
RES HISTORICA 59, 2025

PUBLICATION INFO

e-ISSN: 2449-8467
ISSN: 2082-6060

THE AUTHOR’S ADDRESS: Wojciech Bejda, the InsƟ tute of History of the Pomeranian University in Słupsk, 
22a Arciszewskiego Street, Słupsk 76-200, Poland
SOURCE OF FUNDING: Statutory Research of the InsƟ tute of History of the Pomeranian University in Słupsk

SUBMITTED: 
2024.06.30

ACCEPTED:
2025.07.31

PUBLISHED ONLINE:
2025.10.31

WEBSITE OF THE JOURNAL:
hƩ ps://journals.umcs.pl/rh

EDITORIAL 
COMMITTEE e-mail:
reshistorica@umcs.pl

DOI:10.17951/rh.2025.59.363-392

Wojciech Bejda
(Pomeranian University in Słupsk, Poland)
https://orcid.org/0000-0003-1581-9628

e-mail: wojciech.bejda@upsl.edu.pl

Józef Flawiusz wobec Agryppy II
Josephus’ Attitude Towards Agrippa II

ABSTRACT

Joseph presents a consistent image of King Agrippa II in his works, which has 
evolved. In the Jewish War, writt en fi rst, the assessment of the ruler is moderately posi-
tive, because it is not devoid of critical accents. At the same time, Josephus tries not to 
write about all events that may show the king in an even worse light, thus building him 
limited credit among infl uential readers. Over time, however, he came under deeper criti-
cism, which had its source and justifi cation in the ruler’s failure to meet the expectations 
placed on him. In the Jewish Antiquities, when the ruler failed Josephus’ expectations of 
playing the role of patron of the Jewish community and religion, there is a narrative that 
does not hide his incompetence and selfi shness. At the same time, the positive image of 
Agrippa present in the Autobiography has the character of a literary convention in which 
Josephus speaks kindly about the king because they have a common opponent, Justus of 
Tiberias. Consequently, it does not destroy the general view of Agrippa as an inept and 



364 WOJCIECH BEJDA

DOI:10.17951/rh.2025.59.363-392

alien ruler to the Jews, whose rule did not turn out to be a continuation of the reign of 
Agrippa I, but seemed to be a closing moment for the history of the dynasty initiated by 
its oppressive founder, Herod.

Key words: Agrippa II, Antiquitates Judaicae, Bellum Judaicum, Josephus, Vita

STRESZCZENIE

Józef prezentuje w swoich dziełach spójny, choć ulegający ewolucji obraz króla 
Agryppy II. W napisanej najpierw Wojnie żydowskiej ocena władcy jest umiarkowanie 
pozytywna, bo niepozbawiona krytycznych akcentów. Jednocześnie Józef stara się nie 
pisać o wszystkich wydarzeniach, które mogą ukazać króla w jeszcze gorszym świetle, 
budując mu w ten sposób ograniczony kredyt zaufania wśród wpływowych czytelników. 
Z biegiem czasu uległ on jednak pogłębionej krytyce, która miała swe źródło i uzasad-
nienie w niespełnieniu przez władcę pokładanych w nim oczekiwań. W Starożytnościach 
żydowskich, kiedy władca zawiódł oczekiwania Józefa na odegranie roli patrona społeczno-
ści i religii żydowskiej, zawarta jest narracja nieukrywająca jego nieudolności i egoizmu. 
Jednocześnie pozytywny obraz Agryppy obecny w Autobiografi i ma charakter konwencji 
literackiej, w której Józef życzliwie wyraża się o królu, ponieważ mają wspólnego prze-
ciwnika – Justusa z Tyberiady. W konsekwencji nie burzy on ogólnego ujęcia Agryppy 
jako nieudolnego i obcego Żydom władcy, którego rządy nie okazały się kontynuacją 
panowania Agryppy I, lecz jawiły się jako klamra zamykająca dzieje dynastii zapocząt-
kowanej przez jej opresyjnego założyciela, Heroda.

Słowa kluczowe: Agryppa II, Antiquitates Judaicae, Bellum Judaicum, Józef Flawi-
usz, Vita

Józef wspomina o Agryppie II, zwanym też rzadziej Młodszym, we 
wszystkich swych dziełach: Wojnie żydowskiej, Starożytnościach żydow-
skich, Autobiografi i oraz Przeciw Apionowi, choć z różnym natężeniem1. 

1 Panował w latach 48–ok. 92/93 lub 100, vide: E. Schürer, The History of the Jewish People 
in the Age of Jesus Christ (175 B. C. – A. D. 135). A New English Version Revised and Edited, red. 
G. Vermes, F. Millar, M. Black, t. 1, Edinburgh 1973, s. 471–483; D.R. Schwartz , Studies in 
the Jewish Background of Christianity, Tübingen 1992, s. 243–275; N. Kokkinos, The Herodian 
Dynasty. Origins, Role in Society and Eclipse, Sheffi  eld 1998, s. 417–440; J. Ciecieląg, Polityczne 
dziedzictwo Heroda Wielkiego w epoce rzymsko-herodiańskiej, Kraków 2002, s. 174–178; G. Lab-
bé, L’affi  rmation de la puissance romaine en Judée (63 a. C – 136 p. C.), Paris 2012, s. 136–144; 
B. Chilton, The Herods: Murder, Poltics, and the Art of Succesion, Minneapolis 2021, s. 205–251, 
330–340. Kwestia ustalenia śmierci Agryppy jest nadal nierozwiązana i przynosi kolejne 
próby uporania się z tym problemem. Za wcześniejszą (92/3 r.) datą śmierci tego władcy 
opowiada się T. Frankfort, La date de l’Autobiographie de Flavius Josèphe et des oeuvres de Ju-
stus de Tibériade, „Revue belge de philologie et d’histoire” 1961, 39, 1, s. 55–58; D.A. Barish, 
The ‘Autobiography’ of Josephus and the Hypothesis of a Second Edition of His ‘Antiquities’, „The 
Harvard Theological Review” 1978, 71, 1/2, s. 71–75; P. Bilde, Flavius Josephus between Jeru-
salem and Rome. His Life, his Works, and their Importance, Sheffi  eld 1988, s. 105–106; W. Bejda, 
Epafrodyt i Józef Flawiusz. Rzecz o prywatnym mecenacie czasów trudnych, „Studia Judaica” 
2008, 11, s. 51–55; S. Mason (Flavius Josephus. Life of Josephus. Translation and Commentary, 



 JÓZEF FLAWIUSZ WOBEC AGRYPPY II 365

DOI:10.17951/rh.2025.59.363-392

Pomimo, że Agryppa jest najważniejszą postacią z dynastii herodiańskiej 
i najważniejszym Żydem jemu współczesnym, Józef nie poświęca jemu 
jakiejś zwartej narracji, która zawierałaby rodzaj podsumowania rządów 
i pozwalałaby później na napisanie naukowej biografi i o tym władcy2. 
Informacje o nim mają raczej drugorzędne znaczenie w kontekście każ-
dego z dzieł Józefa. Jest to tym bardziej zaskakujące, że przecież Józef 
był mu współczesny – Agryppa był 10 lat starszy. Był to też jedyny mo-
narcha żydowski, którego poznał on osobiście. W konsekwencji, wobec 
fragmentaryczności narracji, o wiele trudniej pokusić się o spójną ocenę 
tej postaci i uchwycenie stosunku autora do niej3. Badacze postrzegają 

wyd. idem, Boston, Leiden 2003, s. XVI–XIX) skłania się ku dacie 93–94. A. Kushnir-Ste-
in, The Coinage of Agrippa II, „Studia Classica Israelica” 2002, 21, s. 131, przyp. 32 vide: 
s. 131–132 na podstawie głównie źródeł numizmatycznych opowiada się za rokiem 88/9, 
kiedy zmarł ten władca. Jej poglądy podziela C.P. Jones, Towards a Chronology of Josephus, 
„Studia Classica Israelica” 2002, 21, s. 115–121 oraz K. Atkinson, A History of the Hasmonean 
State. Josephus and Beyond, London 2016, s. 9, przyp. 32. Późniejsza data jest preferowana 
przez takich badaczy jak R. Laqueur, Der jüdische Historiker Flavius Josephus; ein biographi-
scher Versuch auf neuer quellenkritischer Grundlage, Giessen 1920, s. 1–6; H.S.J. Thackeray, 
Josephus: The Man and the Historian, New York 1929, s. 16–19; D.R. Schwartz , Studies in the 
Jewish Background of Christianity, Tübingen 1992, s. 243–282; K.-S. Krieger, Eine Überlegung 
zur Datierung der Vita, w: Internationales Josephus-Kolloquium Brüssel 1998, red. J.U. Kalms, 
F. Siegert, Münster 1999, s. 189–205; N. Kokkinos, Justus, Josephus, Agrippa II and his Coins, 
„Studia Classica Israelica” 2003, 22, s. 179. Jako nierozstrzygalną uznaje tę kwestię J. Wil-
ker, Für Rom und Jerusalem. Die herodianische Dynastie im 1. Jahrhundert n. Chr., Frankfurt am 
Main 2007, s. 462–463, przyp. 43.

2 Flavius Josephus. Translation and Commentary. Volume 1B: Judean War 2. Translation and 
Commentary, wyd. S. Mason, H. Chapman, Leiden–Boston 2006, s. 180, przyp. 1373 „a fi gure 
of enormous importance both in Josephus’ career and in Judean-Roman relations in the lat-
ter half of the 1st century CE”. Jedyną książką na temat tej postaci jest biografi a autorstwa 
D.M. Jacobsona, Agrippa II: the Last of the Herods, London–New York 2019. Jej lektura skłania 
do wniosku, że tekst Józefa poświęcony Agryppie nie pozwala na zbudowanie narracji, 
która miałaby ciągły i zrównoważony charakter. Są bowiem okresy, kiedy brakuje infor-
macji na temat jego aktywności, szczególne dzieciństwa, młodości, czasów wojny żydow-
skiej i wreszcie ostatnich lat życia. W większości biografi a Jacobsona jest narracją o wojnie 
żydowskiej, gdzie postać Agryppy pojawia się rzadko. Również wcześniej wydana monu-
mentalna monografi a poświęcona wojnie żydowskiej autorstwa S. Masona (blisko 600 stron 
narracji) nie pozwala na zbudowanie sobie obrazu działań króla podczas opisywanych wy-
darzeń vide: idem, A History of the Jewish War A.D. 66–74, Cambridge 2016.

3 S. Schwartz , Josephus and Judaean Politics, Leiden 1990, s. 131–160; J.J. Price, Jerusalem 
under Siege. The Collapse of the Jewish State 66–70 C.E., Leiden 1992, s. 186–188; T. Rajak, Jo-
sephus: The Historian and His Society, London 2002, s. 163–166; S. Mason, Josephus, Judea, and 
Christian Origins: Methods and Categories, Peabody 2009, s. 103–137; D.M. Jacobson, op. cit., 
s. 12, 14.



366 WOJCIECH BEJDA

DOI:10.17951/rh.2025.59.363-392

relacje pomiędzy królem a historykiem jako początkowo oparte na przy-
jaźni, potem zaś naznaczone niechęcią ze strony tego drugiego, bo być 
może już zmarł4. Podkreślają oni zmianę nastawienia z biegiem czasu 
względem Agryppy i niespójny obraz jego postaci5. Wydaje się jednak, 
że Józef wbrew pozorom kontrolował spójność swej narracji nie tylko 
w obrębie poszczególnych dzieł, ale i pomiędzy nimi. Poprzez zestawie-
nie wzmianek o Agryppie można uchwycić główne linie narracji o tym 
władcy i określić nastawienie do Józefa, a w konsekwencji ustalić, czy 
i jak zmieniało się zapatrywanie żydowskiego autora na postać, którą znał 
i obserwował bacznie jej poczynania. W tym celu przeanalizowane będą 
informacje z poszczególnych dzieł Józefa, bowiem mają one odmienne 
priorytety i oddają aktualne nastawienie Józefa szczególnie do bieżącej 
sytuacji Żydów i ich religii. Agryppa był jedną z najistotniejszych postaci, 
które miały na to wpływ.

Istotnym problemem związanym z przekazem Józefa jest niepewny 
charakter źródeł. Przede wszystkim niemal całość narracji o tym wład-
cy oparta jest na przekazie Józefa. Ten z kolei oparty jest na obserwa-
cjach samego Józefa, cesarskich commentarii oraz listach od Agryppy. 
Wspomina się o wykorzystaniu przez Józefa bliżej nieokreślonego źródła 
„antyherodiańskiego” lub, być może, kroniki arcykapłańskiej, które były 
odpowiedzialne za nieprzychylne informacje o dynastii herodiańskiej6. 
Józef nie zależał już bowiem od tego władcy czy za sprawą jego śmierci 
czy może dlatego, że stracił władzę, a może zniedołężniał. Wydaje się 

4 L.H. Feldman, Flavius Josephus Revisited: The Man, His Writings, and His Signifi cance, 
w: Aufstieg und Niedergang der römischen Welt: Geschichte und Kultur Roms im Spiegel der 
neueren Forschung, t. 21, cz. 2, red. H. Temporini, W. Haase, New York 1984, s. 819: „close 
friendship with Agrippa I’s son, Agrippa II”, cf. s. 820; J. Wilker, Für, s. 38 („vielleicht 
entwickelte sich sogar persönliche Freundschaft”); A. Kasher, Jews and Hellenistic Cities in 
Eretz -Israel. Relations of the Jews in Eretz -Israel with the Helenistic Cities during the Second Tem-
ple Period (332BCE–70CE), Tübingen 1990, s. 12 („an extremely close friendship”).

5 Josephus, Vol. I. The Life. Against Apion, wyd., tłum. H.S.J. Thackeray, Cambridge–
London 1926 [dalej: Joseph., Vita] 364–367; D.R. Schwartz , Studies in the Jewish Background, 
s. 241, 248–253 wskazując na chaotyczność opinii o królu przypisywał ten stan rzeczy 
wykorzystywana różnych źródeł, W. den Hollander, Josephus, the Emperors, and the City 
of Rome: From Hostage to Historian, Leiden–Boston 2014, s. 272–273, uważa, że niespójność 
obrazu Agryppy w dziełach Józefa jest o wiele bardziej korzystna dla badaczy, niż gdyby 
miał on pozostawić dopracowany panegiryk tego władcy.

6 G. Hölscher, Die Quellen des Josephus für die Zeit vom Exil bis zum jüdischen Kriege, 
Leipzig 1904, s. 59–80 (antyherodiańskie źródło); D.R. Schwartz , KATA TOYTON TON 
KAIPON: Josephus‘ Source on Agrippa II, „The Jewish Quarterly Review” 1982, 72, s. 243, 246, 
257, 262–263 (kronika arcykapłańska); J. Wilker, Für, s. 453. A. Kasher, op. cit., s. 9 idzie zbyt 
daleko w domniemaniu, że Józef korzystał z archiwum Agryppy,



 JÓZEF FLAWIUSZ WOBEC AGRYPPY II 367

DOI:10.17951/rh.2025.59.363-392

jednak, że skandale związane z Agryppą mogły być szerzej znane i nie 
ma potrzeby doszukiwania się istnienia specyfi cznego tekstu, z którego 
Józef korzystał7. Nie ma więc wielu możliwości porównania tego, co Józef 
napisał z przekazami niezależnymi. Można natomiast zestawiać ze sobą 
poszczególne dzieła w poszukiwaniu nieścisłości, niekonsekwencji czy 
z drugiej strony powtarzalności w narracji dotyczącej poszczególnych 
aspektów życia Agryppy.

ANTIQUITATES JUDAICAE

„Programową” wzmianką, która określa stosunek do Agryppy w Sta-
rożytnościach jest zapewnienie Józefa, że:

my jednak spokrewnieni z królami asmonejskimi i dlatego zaszczyceni 
godnością kapłańską, uważamy że nie przystoi ze względu na nich 
mówić nieprawdy, i fakty przedstawiamy rzetelnie i sprawiedliwie. 
Choć żywimy wielki szacunek dla wielu z jego (Heroda I – WB) potom-
ków, którzy jeszcze teraz rządy sprawują, jednak prawdę stawiamy 
ponad nimi, nawet choćby przez rzetelne jej przedstawienie wypadło 
nam ich urazić8.

To stwierdzenie jest ważne, ponieważ dowodzi, że już w drugiej 
połowie lat osiemdziesiątych, kiedy autor spisywał czasy panowania 
Heroda, a żyli jego potomkowie, w tym Agryppa II, jego nastawienie 
było do nich niejednoznaczne i zaczynał pozwalać sobie na nieprzy-
chylne wobec nich aluzje.

Po mianowaniu Agryppy przez Klaudiusza królem nad częścią 
monarchii swego ojca dał się on poznać jako władca, który starał się 
zapobiegać konfl iktom pomiędzy Żydami a osobami reprezentującymi 
władzę rzymską9. Był skutecznym orędownikiem sprawy żydowskiej 
przed Klaudiuszem. Przebywając w Rzymie, wyjednał u tego cesarza 
zgodę na dysponowanie przez Żydów szatą arcykapłańską, a stało się 
to wbrew woli wpływowego namiestnika Syrii, Witeliusza i prokuratora 

7 J. Wilker, Für, s. 44.
8 Josephus, Vol. VIII. The Jewish Antiquities. Books XV–XVII with an English Translation, 

wyd., tłum. R. Marcus, A. Wikgren, Cambridge–London 1963 [dalej: Joseph., AJ.] 16.187, 
[tłum. J. Radożycki], s. 769.

9 Mianowanie królem Josephus, Josephus, Vol. II–III. The Jewish War, Books I–III, IV–VII, 
wyd., tłum. H.S.J. Thackeray, Cambridge–London 1927–1928 [dalej: Joseph., BJ.] 2.223.



368 WOJCIECH BEJDA

DOI:10.17951/rh.2025.59.363-392

Judei, Fadusa10. W liście skierowanym do narodu żydowskiego, który 
przytacza Józef, podkreślone zostały przez Klaudiusza zasługi młodego 
króla, który kierował się „największą pobożnością” (εὐσεβέστατον) oraz 
„troskliwością” o los poddanych11.

Po raz kolejny pojawia się Agryppa jako orędownik interesów lud-
ności żydowskiej w sporze z Samarytanami, których popierał prokurator 
Judei, Kumanus12. Sytuacja poselstwa żydowskiego była o tyle trudna, że 
po stronie Samarytan stali wpływowi wyzwoleńcy i przyjaciele cesarza. 
Jego „gorliwe” wstawiennictwo zaowocowało korzystnym dla Żydów 
wyrokiem Klaudiusza. Co znamienne, sam prokurator został ukarany 
wygnaniem za swe stronnicze zachowanie. Wojna jednoznacznie przypi-
suje całą zasługę przekonania cesarza samemu Agryppie. W późniejszym 
dziele przeważyła szalę tylko życzliwość żony Klaudiusza, Agryppiny, 
która miała przemożny wpływ na męża. Agryppa wprawdzie prosił ją 
o wstawiennictwo w tej sprawie, ale akcent jest już inaczej rozłożony 
niż w poprzednim dziele. Choć w Starożytnościach Agryppa nie prezen-
tuje się już jako tak wpływowy, jak we wcześniejszym dziele, to i tak 
jednakowo wykazuje się troską o Żydów13. Najwyraźniej młody król nie 
musiał ryzykować konfl iktu z wpływowymi Rzymianami i sprawdzać, 
na ile jest znaczącą postacią na dworze cesarskim. Po śmierci kobiet 
życzliwych jemu lub jego religii (Agrypina i Poppea Sabina) nie uważał 
on już, że jest w stanie cokolwiek zdziałać, a nie chciał też ryzykować 
własnej pozycji w obronie współwyznawców tak, jak to uczynił jego 
ojciec14. Nie mniej jednak nie musiał on podejmować się wstawiennic-
twa, ponieważ zatarg nie miał miejsca na terenie jego państwa15. Wydaje 
się zatem, że narracja ze Starożytności jest bliższa prawdopodobnemu 

10 Joseph., AJ., 15.406–407, cf. 20.6–14, vide: J.C. VanderKam, From Joshua to Caiaphas. 
High Priests after the Exile, Minneapolis–Assen 2004, s. 452.

11 Josephus, Vol. IX–X. The Jewish Antiquities. Books XVIII–XIX, XX with an English Trans-
lation, wyd., tłum. L.H. Feldman, Cambridge– London 1965 [dalej: Joseph., AJ.] 20.12–13.

12 Cornelii Taciti, Annalium ab excess divi Augusti libri, wyd. C.D. Fisher, Oxford 1906 
[dalej: Tac. Ann.] 12.54 o niegodziwościach Kumanusa; E.M. Smallwood, The Jews under 
Roman Rule. From Pompey to Diocletian, Leiden 1976, s. 265–268 nie przypisuje Agryppie II 
większej roli jako rzecznika strony żydowskiej (s. 268); cf. J.S. McLaren, Power and Politics in 
Palestine. The Jews and the Governing of Their Land, 100 BC–AD 70, Sheffi  eld 1991, s. 131–139; 
J. Ciecieląg, op. cit., s. 192, przyp. 230.

13 Joseph., BJ., 2.245; vide: E.M. Smallwood, High Priests and Politics in Roman Palestine, 
„Journal of Theological Studies” 1962, 13, s. 25.

14 Agryppa I naraził się na gniew Gajusza, kiedy ten zapragnął umieścić posąg Zeusa 
w świątyni jerozolimskiej, cf. Joseph., AJ., 18.293–300.

15 J.S. McLaren, op. cit., s. 138. J. Wilker, Für, s. 286 opowiada się za kluczowym znacze-
niem Agryppy w wyjednaniu przychylnej dla Żydów decyzji.



 JÓZEF FLAWIUSZ WOBEC AGRYPPY II 369

DOI:10.17951/rh.2025.59.363-392

przebiegowi wypadków i odpowiada programowemu założeniu Józefa, 
by pisać o członkach dynastii herodiańskiej w sposób bardziej „rzetelny 
i sprawiedliwy”.

Na okres urzędowania Procjusza Festusa, prokuratora wyznaczonego 
przez Nerona, należy datować inicjatywę Agryppy opisaną w Starożyt-
nościach, by wystawić sobie ogromną jadalnię, z której mógł, ucztując 
między innymi, przyglądać się obrzędom w świątyni16. Obserwowanie 
obrzędów religijnych przez osoby niebędące kapłanami było, jak twierdzi 
Józef, zabronione ojczystym obyczajem. Żydzi postawili więc mur, który 
zasłaniał widok również garnizonowi rzymskiemu, który kontrolował 
porządek w mieście. Wysłane do Nerona poselstwo uzyskało zgodę na 
pozostawienie tego muru. Szczególnie warto zwrócić uwagę na stwier-
dzenie Józefa, że cezar podjął decyzję pod wpływem swojej żony Poppei, 
która była „bogobojna” i wstawiała się za Żydami17. Jakkolwiek samo 
obserwowanie obrzędów świątynnych nie było sprzeczne z prawem ży-
dowskim, to jednak sytuacja, kiedy były one podglądane dla rozrywki, 
a nie jako efekt uczestnictwa w kulcie, mogła prowadzić do konfl iktów. 
W porównaniu z „bogobojną” Rzymianką Poppeą, Agryppa, choć prze-
cież był Żydem, okazuje się „bezbożnikiem”. Niewątpliwie, ze względu 
na lekceważące podejście do żydowskiego prawa, Józef ukazał go jako 
typowego władcę hellenistycznego, nie zaś żydowskiego króla18. Zacho-

16 Porciusz Festus sprawował swój urząd w latach 58–62, a samo wydarzenie należy 
datować na ostatnie lata jego działalności. Można nawet założyć, że chodzi o rok 62, po-
nieważ w sprawie powrotu dwóch wysoko postawionych kapłanów (których zatrzymała 
Poppea, Joseph., cf. AJ., 20.195) do Rzymu udał się Józef w roku 63/4. J.J. Bloom, The Jew-
ish Revolts Against Rome, A.D. 66–135: A Military Analysis, Jeff erson 2010, s. 57 ocenia tego 
prokuratora jako „a relatively moderate, prudent governor”.

17 Joseph., AJ., 20.189–195. E.M. Smallwood, The Alleged Jewish Tendencies of Poppaea 
Sabina, „Journal of Theological Studies” 1959, 10, 2, s. 329–335 dowodzi, że jej portret 
w literaturze łacińskiej podważa jakiekolwiek wyobrażenia o przestrzeganiu przez nią 
żydowskiej pobożności. Analiza terminu „θεοσέβεια” wskazuje jedynie na sympatię, nie 
zaś prozelityzm żony Nerona, vide: M.H. Williams, ”Θεοσεβὴς γὰϱ ἠ̑ν” — The Jewish Tenden-
cies of Poppaea Sabina, „Journal of Theological Studies” 1988, 39, 1, s. 107–108. S. Mason, (Fla-
vius Josephus. Life of Josephus, s. 26–27, przyp. 114) sugeruje brak możliwości jednoznaczne-
go określenia stosunku Poppei do judaizmu.

18 E. Schürer, op. cit., s. 475 „That he was altogether more att ached to the Roman rather 
than to the Jewish side is evident from an incident characteristic in yet another connexion 
of his indolence and weakness”, „Agrippa had to dispense with his pleasant pastime”; 
vide: S. Schwartz , Josephus and Judaean Politics, s. 190–191; D.M. Jacobson, op. cit., s. 44–45. 
A. Baerwald, Flavius Josephus in Galiläa, sein Verhältniss zu den Parteien insbesondere zu Justus 
von Tiberias und König Agrippa II, Breslau 1877, s. 29 przypisuje wpływ na niemoralny chara-
kter Agryppy klimatowi moralnemu Rzymu, w którym się wychowywał („Genusssucht 



370 WOJCIECH BEJDA

DOI:10.17951/rh.2025.59.363-392

wanie władcy pogłębiło rozziew pomiędzy religijnymi elitami Jerozolimy 
(faryzeusze, sauceusze) a dynastią herodiańską.

Także w Starożytnościach zawarte są kolejne informacje, które stawiają 
Agryppę w negatywnym świetle. Mianował on na stanowisko arcyka-
płańskie Ananosa, który skłonny był do bezprawia. Być może ta ułomność 
Ananosa nie zaważała na ocenie króla tak, jak jego brak reakcji na skargi 
szlachetnych obywateli w związku z postępkiem arcykapłana. Dopiero 
interwencja u rzymskiego prokuratora spowodowała, że Agryppa zdjął 
arcykapłana niegodnego stanowiska19. Józef nie bez powodu przytacza tę 
historię. Tak jak w przypadku sprawy z murem świątynnym, to przedsta-
wiciel obcego narodu dba o poszanowanie prawa żydowskiego, natomiast 
król okazuje się niewrażliwy na jego łamanie. Ponadto nieporadność 
Agryppy w nominacjach arcykapłanów prowadziła do kolejnych napięć 
i osłabiania autorytetu ich władzy religijnej20.

Złamaniem „praw przodków” (πάτριοι νόμοι) było również zezwo-
lenie lewitom na noszenie przez nich lnianych szat, co było pierwotnie 
zastrzeżone wyłącznie dla kapłanów. Innym zaś spośród lewitów po-
zwolił uczyć się hymnów, co także było przekroczeniem tradycji. Józef 
zarzuca królowi, że występował nie tylko przeciwko prawu, ale także 
i kapłanom. Jest to tym bardziej znaczący zarzut, że Józef posiadał ka-
płańskie pochodzenie, z którego był dumny21. Józef w Starożytnościach 
nie wspomina o tym, że Agryppa nie szczędząc kosztów, sprowadził 
drewno z Libanu, aby podnieść fundamenty świątyni22. To pominięcie 
świadczy o niechętnym z biegiem czasu nastawieniu Józefa do oma-
wianego władcy.

Na czasy urzędowania Albinusa przypada zdaniem Józefa rozbu-
dowa Cezarei Filipowej, którą przemianował na Neroniadę. W Wojnie 
wydatki na to miasto są dowodem „królewskiej hojności” (τῆς βασιλικῆς 

und Schlemmerei, Eitelkeit und Bestechlichkeit, Grausamkeit und Habgier bilden den 
Grundton in dem unharmonischen Gemälde, das die damalige Zeit uns bietet”).

19 Joseph., AJ., 20.200–203. Bezprawnym działaniem Ananosa było zwołanie sanhedry-
nu bez wiedzy prokuratora Albinusa, a może również samo skazanie Jakuba, brata Jezusa, 
wraz z kilkoma jego towarzyszami.

20 Jak zauważa D.M. Jacobson, op. cit., s. 52: „[c]ertainly, the instability in the admin-
istration of the High Priesthood is symptomatic of his diffi  culty in asserting his authority 
over the Jewish leadership. These interventions by Agrippa did even more harm than that 
because they exacerbated existing tensions and created new ones”.

21 Joseph., AJ., 20.216–218, vide: J. Wilker, Für, s. 315, 543.
22 Joseph., BJ., 5.36–37, cf. idem, AJ., 15.391.



 JÓZEF FLAWIUSZ WOBEC AGRYPPY II 371

DOI:10.17951/rh.2025.59.363-392

[...] πολυτελείας)23. Było to jednak miasto z przeważającą populacją po-
gańską24. Jak można jednak przeczytać w Starożytnościach:

także w Berycie wybudował wielkim kosztem teatr dla mieszkańców 
Berytu i obdarowywał ich dorocznymi spektaklami, wydając na ten 
cel wiele tysięcy drachm. Ponadto zwykł on rozdawać im zboże oraz 
oliwę. Król upiększał także całe miasto posągami oraz replikami daw-
nych rzeźb, a także sprowadził do tego miasta prawie wszystkie ozdo-
by ze swego królestwa. Nienawiść poddanych stale rosła ku niemu, 
ponieważ odzierał ich z majątku, aby ozdabiać obce miasto25.

W powyższym fragmencie wyraźnie widoczna jest krytyka postępo-
wania Agryppy, które wyglądało podobnie i oceniane było tak samo jak, 
zdaniem Józefa, faworyzująca pogańskie miasta polityka Heroda. Powyż-
szy cytat brzmi bowiem jak echo wcześniejszego tekstu odnoszącego się 
do Heroda: „Rujnował, a cudze upiększał i krwawicą Judei obdarowywał 
obce narody. Naród cieszący się dawniej dobrobytem i poszanowaniem 
praw ojczystych wtrącił w biedę i stan krańcowego bezprawia [...]”26.

Porównując oba cytaty, można dojść do wniosku, że stanowią one 
klamrę spinającą początek i koniec panowania dynastii herodiańskiej. Ze-
stawienie osoby Agryppy z jego przodkiem oskarżanym o tyranię wobec 
własnej ludności przyczynia się w sposób zawoalowany do negatywnej 
oceny tego pierwszego.

W pewnym stopniu obciąża Agryppę także postępowanie jego krew-
nych, którzy wdali się w działalność „rozbójniczą”: popełniali gwałty 
i ograbiali słabszych. Pokrewieństwo z królem zapewniało im bezkarność. 
Józef stwierdza też, że to wraz z początkiem ich aktywności „nasze miasto 
zaczęło się chylić ku upadkowi, ponieważ wszystko szło ku gorszemu”27. 

23 Joseph., AJ., 20.211; idem, BJ., 3.514, vide: N. Kokkinos, The Herodian, s. 323. Agryppa 
otrzymał w Galilei od Nerona Tyberiadę, Tarycheę, zaś w Perei miasto Julias i czternaście 
okolicznych wsi oraz Abelę, cf. Joseph., BJ 2.252; idem, AJ 20.159; vide: E. Schürer, op. cit., 
s. 473, przyp. 8.; Flavius Josephus. Life of Josephus, s. 63, przyp. 402; s. 71, przyp. 485. Użyte 
w Wojnie żydowskiej określenie πολυτέλεια uwypukla szczególnie aspekt dużego wydat-
ku, vide: W. Bauer, A Greek-English Lexicon of the New Testament and Other Early Christian 
Literature, Chicago 1963, s.v. πολυτέλεια, πολυτελής.

24 J.F. Wilson, Caesarea Philippi. Banias, the Lost City of Pan, New York 2004, s. 29.
25 Joseph., AJ., 20.211–212 [tłum. – W.B.]. Gdzie indziej wspomina żydowski autor, że 

uciskał jak jego ojciec mieszkańców Trachonitydy, vide: ibidem, 17.28.
26 Joseph., BJ., 2.85–86 [tłum. J. Radożycki], s. 158; cf. idem, AJ., 17.306–307. Badania 

archeologiczne wykazały, że na terenie Cezarei znajdował się okazały kompleks pałacowy 
o powierzchni 12 000 m2, vide: D.M. Jacobson, op. cit., s. 49–50.

27 Joseph., AJ., 20.214 [tłum. J. Radożycki], s. 958.



372 WOJCIECH BEJDA

DOI:10.17951/rh.2025.59.363-392

Pomimo przesady, jaka jest dostrzegalna w obciążeniu winą krewnych 
królewskich za pogorszenie się sytuacji w Judei, można dojść do wnio-
sku, że król lekceważył dbałość o ściganie bezprawia i nie troszczył się 
o poddanych (co pobrzmiewa w oskarżeniu o wspieranie Berytu kosztem 
swych żydowskich poddanych).

Narracja w Starożytnościach o dokonaniach Agryppy kończy się na 
opisie sytuacji, kiedy osiemnaście tysięcy robotników straciło pracę w Je-
rozolimie, ponieważ zakończono wtedy rozbudowę świątyni. Sytuację 
pogarszał fakt, że był to okres po roku szabatowym (nie uprawiano wte-
dy ziemi i nie zbierano plonów), kiedy odczuwalne były najpoważniej 
braki w zaopatrzeniu w lokalną, a więc tańszą żywność. Co więcej, na 
ten rok przypadał cenzus, po którym miały być pobierane nowe i może 
wyższe podatki28. W tej sytuacji król wykazał się pasywnością, ponieważ 
nie zaproponował jakichkolwiek działań, które ulżyłyby doli robotników 
i ich rodzin. To lud, a raczej jego przywódcy wystąpili z inicjatywą za-
trudnienia bezrobotnych do wybrukowania miasta białym kamieniem. 
Król wyraził jedynie zgodę29.

Ostatnia księga Starożytności prezentuje nieprzychylny wizerunek 
jego siostry, Berenike, i przytacza posądzenia, zgodnie z którymi wio-
dła ona rozwiązły tryb życia. Była bowiem podejrzewana o kazirodcze 
relacje ze swym bratem, Agryppą, a także o to, że zdradzała swego męża 
Polemona, króla Cylicji30. Zapewne Józef nawet znał ją osobiście, jednak 
nie był skłonny napisać o niej więcej i ostatecznie znaczna część tego, co 

28 Joseph., BJ., 6.422; New Edition of the Babylonian Talmud: Tract Pesachim, t. 5, Pesachim 
(Passover), red. M.L. Rodkinson, I.M. Wise, G. Taubenhaus, New York 1918, 64b; N. Kok-
kinos, The Herodian, s. 309, 325, 339. Cenzus przypadał na 62/63 r. Vide: B.Z. Wacholder, The 
Calendar of Sabbatical Cycles: During the Second Temple and the Early Rabbinic Period, „Hebrew 
Union College Annual” 1973, 44, s. 191.

29 Joseph., AJ., 20.219–223.
30 Ibidem, 20.145–146, D. Junii Juvenalis Saturae sedecim, red. J. Willis, Stutt gart 1997 

[dalej: Juv., Sat.] 6.157–158 (incestae gestare Agrippa sorori). Vide: T. Ilan, Integrating Women 
into Second Temple History, Tübingen 1999, s. 94–97, podkreśla, że Józef znacząco umniej-
sza jej wpływy w swych działach, bowiem mogła odgrywać znaczącą rolę w działaniach 
wojennych u boku Tytusa. Ponadto, jak wskazuje badaczka, małżeństwa Berenike były 
aranżowane przez jej ojca, a więc nie można jej posądzić o rozwiązłość. B. Awianowicz, 
Wizerunek Żydów i judaizmu w satyrach Juwenalisa, w: Z antycznego świata. Religio, cultus, 
homines. Studia, red. W. Appel, P. Wojciechowski, Toruń 2000, s. 79, uważa, że pogłoska 
o kazirodczych relacjach była wzorowana na przykładzie aleksandryjskiego dworu Pto-
lemeuszów, gdzie od czasów Ptolemeusza II Filadelfosa i Arsinoe I tego typu związki nie 
należały do rzadkości, cf. D.M. Jacobson, op. cit., s. 128, który podkreśla, że Berenike mogła 
być współrządzącą i podejmowała razem z bratem lub w jego zastępstwie decyzje.



 JÓZEF FLAWIUSZ WOBEC AGRYPPY II 373

DOI:10.17951/rh.2025.59.363-392

o niej wiadomo, pochodzi od rzymskich historyków31. Z drugiej jednak 
strony Józef podkreślił, że król wymagał obrzezania od Aziza z Emesy 
oraz Polemona z Cylicji, aby mogli poślubić jego krewne32.

Józef w Starożytnościach przedstawia niejednoznaczny, raczej krytycz-
ny obraz ostatniego króla żydowskiego. Nie jest on, trzeba wyraźnie pod-
kreślić, okrutnym lub choćby cynicznym monarchą. Józef ukazuje go jako 
niekiedy zainteresowanego (wyjednanie zgody na dysponowanie przez 
Żydów szatą arcykapłańską; wymagał obrzezania od Aziza i Polemona) 
a niekiedy lekceważącego religię żydowską, nawet mniej pobożnego niż 
poganie (Poppea Sabina)33. Przytacza też negatywne wiadomości o jego 
siostrze, które raczej mają charakter plotkarski choć wyraźnie negatywny. 
Zazdrośnie Józef ocenia akty ewergetyzmu wobec poddanych, którzy 
nie byli Żydami (mieszkańcy Berytu i chyba Cezarei Filipowej). Jedno-
cześnie brak jest nowego spojrzenia na wydarzenia związane w wojną 
żydowską, które mogłoby być potencjalnie szczególnie negatywne dla 
króla (o czym poniżej).

Negatywne akcenty wynikały z dążenia do ukazania jego osoby „rze-
telnie i sprawiedliwie”, jak to zostało zapowiedziane w szesnastej księdze 
tego dzieła. Nowe, nieprzychylne informacje mógł Józef zaczerpnąć ze 
swej pamięci, bo był on współczesny opisywanym wydarzeniom. Nie ma 
przy tym potrzeby uciekania się do zależności od antyherodiańskiego 
źródła czy kroniki arcykapłańskiej34. Józef nie zależał już od tego władcy 
czy za sprawą jego śmierci czy może dlatego, że stracił władzę, a może 
zniedołężniał.

BELLUM JUDAICUM

Generalnie Starożytności żydowskie zamykają główny zrąb narracji 
o Agryppie mniej więcej z końcem urzędowania prokuratora Albinusa. 

31 Cornelii Taciti Historiarum libri, wyd. C. D. Fisher, Oxford 1962 [dalej: Tac., Hist.], 2.2.1; 
C. Suetoni Tranquilli Opera. Vol. 1: De vita Caesarum libri VIII, red. M. Ihm, Stutt gart 1967 
[dalej: Suet.], Tit., 7.1; Dionis Cassii Cocceiani historia romana, t. 1–3, red. L. Dindorf, J. Melber, 
Lipsiae 1890, 1894, 1928 [dalej: Dio Cass.] 66.150.3–4, vide: T. Ilan, Josephus and Nicolaus on 
Women, w: Geschichte – Tradition – Refl exion. Festschrift für Martin Hengel zum 70. Geburtstag, 
t. 1, Judentum, red. P. Schäfer, Tübingen 1996, s. 230–233.

32 Joseph., AJ., 20. 139, 145.
33 Niektórzy badacze mimo wszystko postrzegają Agryppę jako pobożnego, vide np. 

E.M. Smallwood, The Jews, s. 273: „Agrippa II, like his father, aff ected a pious regard for the 
Jewish Law”.

34 Vide: przyp. 6.



374 WOJCIECH BEJDA

DOI:10.17951/rh.2025.59.363-392

Późniejsze dokonania króla zostały opisane w Wojnie żydowskiej i w Au-
tobiografi i. Po raz pierwszy pojawia się Agryppa jako patron mediator 
pomiędzy wzburzonymi Żydami a wysłannikiem namiestnika Syrii, 
Neapolitanusem. Aktywność króla polegała na przekonaniu starszyzny 
żydowskiej, że lepiej nie występować przeciw Florusowi, rzymskiemu 
urzędnikowi, ze względu na ich majątki. Józef podkreśla, że pomimo 
iż król zrugał dostojników, to w sercu im współczuł, ale rozsądek na-
kazywał surowy kurs wobec pobratymców35. Warto dodać, że Józef był 
w tym czasie Jerozolimie, ponieważ niewiele wcześniej powrócił ze swego 
poselstwa do Rzymu.

O ile uspokojenie nastrojów arystokracji świeckiej i kapłańskiej przy-
szło Agryppie bez większego trudu, o tyle przekonanie „ludu” do dal-
szego akceptowania uciążliwej rzymskiej zwierzchności nastręczało już 
więcej starań. Król starał się odwieść wzburzony lud od wniesienia do Ne-
rona skargi na Florusa36. W tym celu miał wygłosić długą mowę, w której 
przedstawiał potęgę militarną państwa rzymskiego37. Agryppa najpierw 
odwodzi od dążeń wojennych wskakując na niecne lub nierealne zamiary 
jej zwolenników; podkreśla wagę uległości i cierpliwego znoszenia ucisku 
w nadziei na pojawienie się kogoś łagodniejszego; wreszcie jeśli już Żydzi 
utracili wolność, to powinni się z tym pogodzić. Dalej władca z erudycją 
wylicza waleczne, ludne i bogate narody, które utraciły samostanowie-
nie na rzecz Rzymian i pomimo ich przeszłej chwały akceptują swój los. 
Jeśliby natomiast mimo tych argumentów Żydzi wszczęli wojnę, to nie 
uzyskają pomocy znikąd, nawet ze strony Boga, bo w trakcie walk nie 
będą mogli należycie pełnić służby Bożej. Na koniec przepowiada on roz-
miary spodziewanej klęski w wymiarze materialnym i ludzkim38. Swe 
przemówienie kończy Agryppa zapewnieniem, że uczynił wszystko, aby 
ocalić mieszkańców Jerozolimy. Józef dodaje, że po zakończeniu mowy 
król wraz z siostrą wybuchli płaczem – to wydarzenie, jeśli w ogóle miało 
miejsce, było raczej chwytem teatralnym.

Interesującym pytaniem jest, na ile tekst mowy Agryppy zapisany 
na kartach Wojny był faktycznie wygłoszony przez króla, na ile zaś jest 
to popis retorycznych zdolności Józefa. Obecne są trzy podejścia do tego 
problemu. Część badaczy zakłada, że Agryppa rzeczywiście pokusił się 
o rozległe wystąpienie do wzburzonej ludności Jerozolimy, w którym 
trafnie przewidział rozwój wypadków, a Józef je wiernie przekazał, tym 

35 Joseph., BJ., 2.336–338.
36 Ibidem, 2.342–344.
37 Ibidem, 2.356–389.
38 Ibidem, 2. 345–404.



 JÓZEF FLAWIUSZ WOBEC AGRYPPY II 375

DOI:10.17951/rh.2025.59.363-392

bardziej, że był najpewniej wśród jej odbiorców39. Podejście kolejne za-
kłada, że tekst zawarty w Wojnie odzwierciedla zapatrywania króla oraz 
arystokracji żydowskiej, jednakże to Józef odpowiedzialny był za osta-
teczny jej kształt40.

Wreszcie można też założyć, że wystąpienie Agryppy, jakkolwiek 
miało miejsce, nie miało wiele wspólnego z treścią mowy, która znajduje 
się w Wojnie41. Jej bowiem jedynym autorem pozostaje wyłącznie Józef. 
Wynika to choćby z faktu, że Józef jak i inni autorzy antyczni układali 

39 O. Michel, Die Rett ung Israels und die Rolle Roms nach den Reden im ‚Bellum Iudaicum’ 
Analysen und Perspektiven, w: Aufstieg und Niedergang der römischen Welt: Geschichte und Kul-
tur Roms im Spiegel der neueren Forschung, t. 21, cz.2, red. H. Temporini, W. Haase, New 
York 1984, s. 955 („Agrippa hat in seiner Rede den Schlüssel für das folgende Geschehen 
gefunden, ihm ordnet sich Josephus grundsätz lich unter.“), cf. s. 957; vide: J. Wilker, Für, 
s. 395–397; S. Rocca, From Human Freedom to Divine Intervention. Agrippa II’s Address on the 
Eve of the Jewish War, w: The Future of Rome Roman, Greek, Jewish and Christian Visions, red. 
J.J. Price, K. Berthelot, Cambridge 2020, s. 153–154 faktycznie nie czyni różnicy pomiędzy 
Agryppą a Józefem w kontekście autorstwa mowy, właściwie nawet jest on zdania, że jest 
ona wyrazem poglądów króla. Za jej faktycznym wygłoszeniem opowiada się też J. Ciecie-
ląg, op. cit., s. 167.

40 J.J. Bloom, op. cit., s. 61: „[w]hether Josephus’s rendition of this detailed and lengthy 
speech is a verbatim account or refl ects more of Josephus’s own position is beside the 
point. Clearly at this phase, Josephus’s fears about the self-destructive frenzy of the mob 
were in synch with those of Agrippa II”]; vide: E. Gabba, L’impero romano nel discorso di 
Agrippa II (Ioseph., B.I., II, 345–401), „Rivista Storica dell’Antichita” 1976–1977, 6–7, s. 189.

41 Według H.S.J. Thackeray, op. cit., s. 42 ta mowa jak jest „purely imaginary”; C. Saul-
nier, Flavius Josèphe et la propagande fl avienne, „Revue biblique” 1991, 98 (2), s. 205 stwierdziła 
„il paraît clair que le discours att ribué à Hérode Agrippa II est un exercice académique, 
artifi ciellement inséré dans le récit; les nombreuses contradictions, relevées précédemment 
suffi  sent à le prouver. Alarmé par la situation, le souverain avait peut-être vainement tenté 
d’exhorter ses coreligionnaires au calme, mais il est probable que Flavius Josephe s’est 
livré ensuite à l’une de ces reconstructions litt éraires, courantes à son époque, par laquelle 
l’historien pouvait illustrer une thèse, la sienne ou celle du locuteur; le procédé est suffi  -
samment connu pour qu’il soit inutile de s’y att arder ici”. Vide: Flavius Josephus. De Bello 
Judaico. Der Jüdische Krieg. Griechisch und Deutsch, t. 1, wyd. O. Michel, O. Bauernfeind, 
München 1959, s. 447, przyp. 185; S. Rocca. A Meaningful Statement: King Agrippa II Address 
to the Jews on the Eve of the War, „Mediterraneo antico. Economie, società, culture” 2015, 18, 
s. 77 zauważył „[w]e cannot be quite sure when Agrippa II gave this speech, and of course 
if Agrippa II indeed gave at all a speech to the angry mob, at least in way in which Josephus 
describes the episode”. R. Laqueur, op. cit., s. 256–257 oraz H. Lindner, Die Geschichtsauff as-
sung des Flavius Josephus im Bellum Judaicum. Gleichzeitig ein Beitrag zur Quellenfrage, Leiden 
1972, s. 21 byli zdania, że Agryppa wygłosił jedynie krótki apel, by nie buntować się prze-
ciw Rzymowi, odbudować zburzone krużganki twierdzy Antonii oraz zapłacić zaległe po-
datki (Joseph., BJ., 2.403–404).



376 WOJCIECH BEJDA

DOI:10.17951/rh.2025.59.363-392

przemowy, by przekazać w nich własne poglądy na wydarzenia42. Ponad-
to w mowie dostrzegalne są zapożyczenia z Tukidydesa, Lizjasza, Kseno-
fonta, Izokratesa, Demostenesa, Polibiusza i Dionizjusza z Halikarnasu, 
w efekcie czego Agryppa jawi się pozornie jako wytrawny mówca, ale 
w rzeczywistości taki zakres biegłości literackiej był poza jego zasięgiem, 
ponieważ nie był literatem43. Ponadto motywy obecne w przemowie 
pojawiają się i w innych znaczących wystąpieniach obecnych w Wojnie 
(np. zagrożenie judaizmu w wyniku wojny z Rzymem obecne jest w ape-
lu Józefa do swych towarzyszy w Jotapacie; także w słowach Józefa do 
obrońców Jerozolimy oraz w wystąpieniu Eleazara do obrońców Masady, 
czy nawet w Autobiografi i)44. Mowa ukazuje również imperialny punkt 
widzenia: w pierwszej jej części stanowi wręcz pochwałę Rzymu i wiele 
wskazuje na to, że do jej opracowania niezbędny był dostęp do archi-
wów cesarskich45. Z drugiej strony zaś wystąpienie Agryppy oddaje za-
patrywania człowieka reprezentującego ujarzmiony naród już po klęsce, 
którą była wojna żydowska. Dopiero znajomość jej przebiegu pozwala 

42 T. Rajak, Friends, Romans, Subjects: Agrippa II’s Speech in Josephus’ Jewish War, w: Images 
of Empire, red. L. Alexander, Sheffi  eld 1991, s. 123, 129–131.

43 Flavius Josephus. Life of Josephus, s. 29, przyp. 128. Flavius Josephus. Translation and Com-
mentary, s. 266, 269–310, przyp. 2165–2534 wskazuje na liczne zapożyczenia od autorów 
greckich, co świadczy o tym, że mowa nie mogła być wygłoszona ad hoc w takiej formie, 
jaka jest zapisana w Wojnie.

44 Joseph., BJ., 2.391–401; 3.356–359, 363–382; 5.367–368, 377–413; 6.333; 7.323–336, 341–
388; idem., Vita 17–19, H. Lindner, op. cit., s. 25 stwierdził: „die Agripparede ist letz tlich 
keine Einheit in sich, sondern ein Auftakt, ein Hinweis auf einen Gesamtz usammenhang, 
der erst Schritt  für Schritt , vor allem durch die groß Josephusrede im 5. Buch, in seiner Ge-
schlossenheit erkennbar ist”; vide: P. Bilde, op. cit., s. 55, cf. s. 75, 187; J. Wilker, Für, s. 397; 
A. Roduit, Le discours d’Agrippa II dans la Guerre juive de Flavius Josèphe, „Revue des études 
juives” 2003, 162, s. 402. L.H. Feldman, Judaism and Hellenism Reconsidered, Leiden 2006, 
s. 454–455 dostrzegł zależności pomiędzy mową Agryppy a słowami Sennacheryba do 
Ezechiasza, cf. Pismo święte Starego i Nowego Testamentu w przekładzie z języków oryginalnych, 
red. A. Jankowski, L. Stachowiak, K. Romaniuk, Poznań 1996 [dalej: Iz.] 37:11–13, 18:33–35; 
Joseph., BJ., 2.358–87.

45 Opis potęgi rzymskiej wraz z danymi geografi cznymi sugeruje zależność od rzym-
skiego, ofi cjalnego źródła, jakim mogło być Breviarium totius imperii, vide: C. Saulnier, op. 
cit., s. 206–216; A. Roduit, op. cit., s. 385, cf. s. 390 („le but (avoué) est de montrer l’univer-
salité de la domination romaine et l’isolement des Juifs dans la politique internationale”). 
Nagromadzenie egotycznych i nic nie mówiących z żydowskiej, odizolowanej perspekty-
wy nazw ludów przemawia za tym, ze ta mowa nie została wygłoszona w Jerozolimie, lecz 
ma jedynie znaczenie dla wykształconego czytelnika mieszkającego w stolicy imperium. 
Co więcej nazwy niektórych ludów i krain nie miały jednoznacznego charakteru nawet 
i dla przeciętnego Rzymianina. Eadem, op. cit., s. 200 jest zdania, że przemowa nie stanowi 
apologii potęgi rzymskiej, ile raczej stanowi obraz „la brutalité des ‘maîtres de l’univers’”.



 JÓZEF FLAWIUSZ WOBEC AGRYPPY II 377

DOI:10.17951/rh.2025.59.363-392

na pełne zrozumienie wystąpienia Agryppy46. Niepodnoszonym dotąd 
argumentem przemawiającym za tym, że to Józef był jedynym autorem 
mowy jest fakt, że król mógł przemawiać do zebranych Żydów jedynie 
po aramejsku, spisana jest zaś po grecku, a ponadto Agryppa nie był 
przygotowany do dłuższej oracji, ponieważ wydarzenia miały charakter 
dynamiczny i zaskakujący. W konsekwencji, nie można mieć pewności, 
co powiedział Agryppa zebranemu audytorium.

Nie mniej jednak jego surowe i nieustępliwe podejście do protestują-
cych Żydów, które było dostrzegalne przed i po wygłoszeniu mowy mogą 
współgrać z jej surowym wydźwiękiem. W tej przemowie król wprost 
okazuje brak współczucia uciskanym Żydom, lekceważąc skutki nadużyć 
prokuratorów, bezlitośnie wskazuje na ich sytuację jako niewolników, 
którym nie przysługuje prawo do skarg na rzymskich urzędników47. 
Te słowa nie przysłużyły się uśmierzeniu powstańczych nastrojów, bo 
nie pozostawiały nadziei na rychłą zmianę uciążliwego prokuratora48. 
Co więcej, sam Agryppa nie zamierzał podejmować jakichkolwiek działań 
mających na celu wpłynięcie na Florusa, choćby przez rozmowę z nim 
czy interwencję u namiestnika Syrii, Cestiusza Gallusa. Józef bowiem 
wspomina, że „dopóki Cestiusz Gallus sprawując zarząd prowincji po-
zostawał w Syrii, nikt nie ośmielił się wysłać doń poselstwa ze skargą na 
Florusa”49. Zdaniem niektórych badaczy, postępowanie króla było oparte 
na realizmie politycznym i mimo wszystko nakierowane było na dobro 

46 Joseph., BJ., 2.361–387 (pochwała Rzymu); H. Lindner, op. cit., s. 22, 24–25; D.A. Ka-
den, Flavius Josephus and the Gentes Devictae in Roman Imperial Discourse: Hybridity, Mimicry, 
and Irony in the Agrippa II Speech (Judean War 2.345–402), „Journal for the Study of Judaism” 
2011, 42, s. 504–507.

47 C. Saulnier, op. cit., s. 203; S. Mason, The Greeks and the Distant Past in Josephus’s Ju-
daean War, w: Antiquity in Antiquity Jewish and Christian Pasts in the Greco-Roman World, 
red. G. Gardner, K.L. Osterloh, Tübingen 2008, s. 121, 124 twierdzi, że takie postępowanie 
Agryppy bliskie było radom zawartym w piśmie Plutarcha Praecepta gerendae reipublicae, 
w: Plutarch’s Moralia in Fourteen Volumes. Vol. X 771E-854D, wyd. H.N. Fowler, London–
Cambridge 1936 [dalej: Plut., Praec.] 802f–803a. Ta uwaga dodatkowo wskazuje na Józefa 
jako autora mowy, który chociaż nie mógł znać dzieł Plutarcha, bo te powstały później niż 
jego pisma, był świadom wcześniejszych trendów literackich, na których opierał się pisarz 
z Cheronei.

48 A. Roduit, op. cit., s. 397 zauważa, że argumentów Agryppy posłuchał lud, odpor-
ni na nie byli zaś radykałowie dążący do powstania. J.J. Bloom, op. cit., s. 62 jest zdania, 
że gdyby Agryppa nie upierał się przy posłuszeństwie zdyskredytowanemu prokurato-
rowi, to mógłby on przyczynić się do uspokojenia nastrojów. Jednakże „this imprudent, 
inappropriate demand provided an opening for the war party, which was able to turn the 
masses against Agrippa II”.

49 Joseph., BJ., 2.280 [tłum. Radożycki, s. 178]. Cf. ibidem 2.281–283.



378 WOJCIECH BEJDA

DOI:10.17951/rh.2025.59.363-392

ludu. Poza tym król przecież posiadał pałac w Jerozolimie50. Niechęć 
do poparcia poselstwa mogła też wynikać z faktu, iż nie żyła już wte-
dy życzliwa dla Żydów Poppea Sabina51. Król mógł zatem realistycznie 
oceniać sytuację52. Niemniej jednak narracja ukazująca postępowanie wo-
bec ludności Jerozolimy Agryppy wzbudza mieszane uczucia. Wynika 
to z uwikłania władcy w niełatwe relacje z władzą rzymską.

* * *

Żydzi po wysłuchaniu Agryppy zgodzili się na odbudowę części 
zniszczonej przez nich twierdzy (o nazwie Antonia) i na zapłacenie za-
ległego podatku. Próby nakłonienia ich do zaakceptowania zwierzchno-
ści Florusa zaowocowały jednak obrzuceniem króla kamieniami przez 
niektórych z nich. Agryppa, urażony tym zachowaniem, powrócił do 
swego królestwa53.

Czytelnik Wojny może być zaskoczony uległością króla wobec Floru-
sa. Wydaje się, że miała ona swe źródło w niepewności, co do zachowa-
nia się urzędników rzymskich na czele z cesarzem54. Ponadto Agryppa 
wydaje się ostrożnie rywalizować o wpływ w Palestynie, a szczególnie 
w Jerozolimie z kolejnymi prokuratorami rzymskimi55. Król aspirował 
z niejednakowym skutkiem do roli przedstawiciela Żydów. Wynikało 
to z faktu, że po śmierci Heroda z Chalkis przejął on ofi cjalną kontro-
lę (ἐπιμέλεια) nad świątynią. Dzięki niej mógł on nadzorować skarbiec 

50 E.M. Smallwood, The Jews, s. 291–292 przekonuje, że odwołanie Florusa wprawdzie 
zaspokoiłoby oczekiwania umiarkowanych, przyczyniłoby się przy okazji do wzmocnie-
nia ekstremistów, którzy odnotowaliby sukces i nadal nie byliby zaspokojeni w swych 
oczekiwaniach, bo jedynym ich celem było pozbycie się Rzymian z Palestyny. Vide: J. Wil-
ker, Für, s. 397.

51 Zmarła w roku 65, a opisywane wydarzenia miały miejsce mniej więcej rok później.
52 E.M. Smallwood, The Jews, s. 290 stwierdza, że w sytuacji rodzącego się powstania 

„[t]he king was a political realist and a good diplomatist”, cf. s. 291, 292 („Agrippa’s com-
mon sense and realism”).

53 Joseph., BJ., 2.402–407.
54 E.M. Smallwood, The Jews, s. 269; Można te działania króla interpretować jako prze-

jaw obawy przed negatywną decyzją Nerona w kwestii ukarania Florusa, ponieważ cesarz 
nie był życzliwy Żydom w Cezarei, którzy poskarżyli się do niego na greckich współ-
mieszkańców. Taki rozwój wypadków wzmocniłby stronnictwo antyrzymskie. Joseph., 
BJ., 2.284; J. Wilker, Für, s. 255–256, 394.

55 Zdaniem N. Kokkinosa, The Herodian, s. 322–324 od roku 58 można dostrzec stopnio-
we wzmacnianie się obecności króla w Jerozolimie, w której stale przebywał z przerwami 
na niezbędne wyjazdy.



 JÓZEF FLAWIUSZ WOBEC AGRYPPY II 379

DOI:10.17951/rh.2025.59.363-392

świątynny oraz mianować i zdejmować z urzędu arcykapłanów56. Józef 
wspomina dopiero o tych uprawnieniach króla w Starożytnościach, a mil-
czy o tym w Wojnie. W ten sposób zdejmuje on z króla ciężar odpowie-
dzialności za błędne nominacje arcykapłańskie i pozbawia go podstaw 
do konfrontacji w rzymskimi urzędnikami w kontekście ich działań na 
terenie Jerozolimy. Daje on tym samym do zrozumienia czytelnikowi, że 
jedynym powodem interwencji króla po stronie Żydów jest jego dobra 
wola57. Być może najbardziej widomym przejawem tej tendencji jest brak 
reakcji Agryppy na splądrowanie skarbca świątynnego, kiedy to Florus 
zabrał 17 talentów na poczet zaległego podatku, co było naruszeniem 
posiadanej przez Agryppę władzy nad skarbcem świątynnym. Pewnym 
usprawiedliwieniem jednak może być fakt, że król nie był w tym czasie 
w Jerozolimie, ponieważ składał wizytę Tyberiuszowi Juliuszowi w Alek-
sandrii. Na wieść o narastających niepokojach w mieście niezwłocznie 
powrócił on, co można interpretować jako przejaw troski o sytuację. Być 
może brak jego obecności w momencie zajścia i przeznaczenie zarekwi-
rowanych pieniędzy na zaległe podatki utrudniały akcję Agryppie58.

Agryppa starał się mieć dobre relacje z kolejnymi prokuratorami, 
w tym w Florusem. bowiem pragnął wykazać, że jest perspektywicznym 
władcą do zarządzania Judeą59. Tymczasem jednak jego kompetencje nie 
wykraczały poza sprawy świątynne, bowiem nie posiadał on podobnej 
władzy, jaką mieli Herod czy Agryppa I: nie dysponował najwyraźniej 
siatką szpiegów, dzięki którym byłby zorientowany w skali nastrojów 
antyrzymskich, nie był skłonny do aktów terroru jak Herod , ani nie miał 
dostatecznej siły zbrojnej w Jerozolimie, by sprawować nad nią kontrolę.

Zwraca się uwagę, że polityka Agryppy w kwestii nominacji ar-
cykapłańskich nie była oparta na rozeznaniu charakterów i nastrojów 

56 Joseph., AJ., 20.222 (τὴν ἐπιμέλειαν τοῦ ἱεροῦ); J. Wilker, Für , s. 394, 397.
57 M. Goodman, The Shaping of Memory: Josephus on Agrippa II in Jerusalem, w: Jewish 

Education from Antiquity to the Middle Ages. Studies in Honour of Philip S. Alexander, red. 
R. Smithuis, G.J. Brooke, Leiden 2017, s. 87. C. Saulnier, op. cit., s. 202 zakłada, że władca 
„ait détenu une autorité morale suffi  sante pour intervenir auprès des Juifs qui n’étaient 
pourtant pas ses sujets”. S. Mason (Flavius Josephus. Translation and Commentary, s. 263, 
przyp. 2156) przypuszcza, że formalnie Agryppa nie musiał wstawiać się za mieszkań-
cami Jerozolimy, ponieważ nie byli de facto jego poddanymi, bowiem jego władztwo nie 
obejmowało Judei. J. Wilker, Für, s. 240–243, 250 jest zdania, że Agryppa nie wywiązywał 
się z posiadanej władzy (ἐξουσία τοῦ ναοῦ) polegającej na pośredniczeniu pomiędzy lud-
nością Judei a władzą rzymską. Decydująca władza nad Jerozolimą i świątynią oznaczała, 
że Agryppa ponosił też większą odpowiedzialność za wydarzenia. Podobnie uważa T. Ra-
jak, Friends, s. 126.

58 Joseph., BJ., 2.293; J. Wilker, Für, s. 248–249, 256, 391.
59 J. Wilker, Für, s. 284–285.



380 WOJCIECH BEJDA

DOI:10.17951/rh.2025.59.363-392

panujących pośród rodów aspirujących do tej godności. Jednymi z najważ-
niejszych liderów powstania były osoby mające bliskie związki z królem. 
Eleazar syn Ananiasza (mianowanego arcykapłanem przez Agryppę i źle 
ocenianego w Starożytnościach), nakłonił do zaprzestania składania ofi ar 
składanych za Rzymian i cesarza, zaś dwaj inni przedstawiciele promo-
wanych przez króla rodów kapłańskich: Ananiasz, syn Ananiasza, oraz 
Jezus, syn Gameliela, byli dowódcami żydowskich sił powstańczych60.

* * *

Korzystny obraz Agryppy, choć nie bez akcentów wskazujących na 
interes osobisty, obecny jest w dalszych partiach tego dzieła. Józef bo-
wiem stwierdza, że król troszczył się zarówno o los powstańców, jak 
i Rzymian, ponieważ „pragnął zachować dla Rzymian Żydów jako wier-
nych poddanych, a Żydom ocalić Przybytek i ojczyste miasto [...], zdając 
sobie sprawę z tego, że zamieszki nie przyniosą i jemu samemu niczego 
dobrego [...]”. I rzeczywiście, powstańcy w Jerozolimie podpalili pałac 
króla i jego siostry61. Mimo to król nie ustawał w próbach przekonania po-
wstańców, aby albo wszyscy poddali się Rzymianom, albo przynajmniej 
część z nich przeszła na ich stronę62. Agryppa był skłonny przebaczać 
skruszonym buntownikom63. Troskał się on nie tylko o los Jerozolimy, 
ale również i o inne miasta, jak choćby o Tyberiadę. W przypadku tego 
miasta wstawiennictwo króla oszczędziło mu grabieży i gwałtów ze stro-
ny legionistów rzymskich64. Za sprawą Agryppy miasta Sogane i Seleucja 
nie przyłączyły się do rewolty65. Bezskuteczne były jednak jego próby 
przekonania mieszkańców Gamali, aby poddali się wojskom rzymskim66. 
Król wspierał swym wojskiem i zasobami materialnymi najpierw Cestiu-
sza, potem zaś Wespazjana67. Wykazał się wreszcie odwagą, decydując 

60 Joseph., BJ., 2.409, 563; idem, AJ 20.103, 205–206, 213; idem, Vita 193, vide: T. Rajak, 
Friends, s. 126–129.

61 Joseph., BJ., 2.421[tłum. J. Radożycki] s. 192, cf. ibidem, 2.400, podpalenie pałacu: ibi-
dem, 2.426, cf. 2.343.

62 Ibidem, 2.523–524.
63 Ibidem, 3.454.
64 Ibidem, 3.456, 461.
65 Ibidem, 4.4.
66 Ibidem, 4.14–16.
67 Wsparcie dla Cestiusza (Joseph., BJ., 2.500–502); pomoc dla Wespazjana (ibidem, 3. 29, 

68, 443). Opis wsparcia wojsk Agryppy można znaleźć w D.M. Jacobson, op. cit., s. 76–79, 
84–89, 96, 105, 112–114. Wnikliwie omawia to zagadnienie J. Wilker, Für, s. 406–410, 418–
420, 424–426.



 JÓZEF FLAWIUSZ WOBEC AGRYPPY II 381

DOI:10.17951/rh.2025.59.363-392

się na kontynuowanie podróży do ogarniętego zamętem Rzymu (walki 
pomiędzy Galbą i Othonem w roku 69)68.

Agryppa odgrywał bliżej nieokreśloną rolę w działaniach Flawiuszy, 
które miały na celu przejęcie kontroli nad Rzymem, o czym wspomina 
Tacyt, a co pomija lub może nawet próbuje ukryć Józef z niejasnych powo-
dów. Teoretycznie Józef powinien być dumny, jak w przypadku Agryppy 
I, z istotnej roli Agryppy II w działaniach o tak poważnym znaczeniu dla 
losów cesarstwa. Przebywanie w bliskim gronie przedstawicieli nowej 
dynastii mogło ożywiać nadzieje na powrót do status quo z czasów jego 
ojca, przynajmniej w sensie terytorialnym.

Jednak najpewniej odbiór czytelników byłby inny: zastanawialiby się, 
dlaczego król nie był obecny w swoim kraju, kiedy jego poddani wyma-
gali poręki w obliczu działań bezwzględnej armii rzymskiej69. Józef nie 
wspomina na przykład, że król żydowski wraz ze swymi wojskami brał 
udział w oblężeniu Jerozolimy, o czym z kolei informuje Tacyt. Czyni 
on tak zapewne po to, aby odsunąć od władcy jakiekolwiek negatywne 
skojarzenia, jakie mógłby mieć żydowski czytelnik, że Agryppa miał swój 
udział przy zburzeniu tak miasta, jak i Przybytku70. Józef ukrywa również 
zaangażowanie króla w świętowanie zwycięstwa Rzymian nad powstań-
cami w swej stolicy – Cezarei Filipowej71. Jest bowiem prawdopodobne, 
że zorganizował on igrzyska gladiatorskie, w których zginęło mnóstwo 
jeńców, kiedy jedni zostali rzuceni dzikim zwierzętom, drudzy zaś zmu-
szeni byli walczyć z sobą dużymi gromadami. Być może Agryppa wraz 
z Berenike byli obecni na innych, o podobnym charakterze, igrzyskach, 
które zostały zorganizowane w Berycie72. Józef nie odnotowuje wizy-

68 Joseph., BJ., 4.498–500.
69 Józef informuje, że Agryppa i Tytus udali się do Rzymu by pozdrowić cesarza Galbę. 

Jednak kiedy dowiedzieli się o jego śmierci, Tytus zawrócił, natomiast Agryppa podążał 
dalej do stolicy cesarstwa (ibidem, 4.498–500, Tac., Hist., 1.10.3; 2.2.2–3; Suet., Tit., 5.1). Jó-
zef nie informuje dalej, co robił król. Jak jednak informuje Tacyt, Agryppa znajdował się 
w Rzymie, zanim jeszcze Wespazjan zdecydował się na ogłoszenie swych pretensji do tro-
nu (Tac., Hist., 1.8.1), vide: J. Wilker, Josephus, the Herodians, and the Jewish War, w: The Jewish 
Revolt against Rome, red. M. Popović, Leiden 2011, s. 282.

70 Tac., Hist., 5.1.2, J. Wilker, Josephus, s. 283; K. Atkinson, op. cit., s. 9.
71 Tak uważają O. Michel, O. Bauernfeind, vide: Flavius Josephus. De Bello Judaico, t. 3, 

s. 225. A.H.M. Jones, The Herods of Judaea, Oxford 1938, s. 257, powątpiewa, aby Agryppa 
współczuł Żydom, których Rzymianie krzyżowali po upadku Jerozolimy. Raczej, jak przy-
puszcza ten badacz, król odczuwał wobec nich nienawiść za doprowadzenie do zniszcze-
nia miasta i świątyni.

72 Joseph., BJ., 7.24; igrzyska w Berycie: ibidem, 7.39–40, 96, vide: S. Perowne, The Later 
Herods. The Political Background of the New Testament, New York 1958, s. 184; J. Wilker, Jose-
phus, s. 283.



382 WOJCIECH BEJDA

DOI:10.17951/rh.2025.59.363-392

ty królewskiego rodzeństwa w Rzymie w roku 75 z okazji poświęcenia 
Świątyni Pokoju. W tejże świątyni zdeponowane były łupy zagarnięte 
z Jerozolimy. Przy tej okazji król został nagrodzony urzędem pretora 
i zapewne dostał dodatkowo Akrę73. Te nabytki uzyskane od Wespa-
zjana świadczą o niemałej pozycji króla i mogły dawać nadzieję na jego 
znaczący wpływ na losy Palestyny, w tym nawet odbudowę świątyni. 
Z drugiej jednak strony mogły też stanowić rekompensatę za utracony 
majątek w Jerozolimie.

* * *

Ukazanie Józefa jedynie jako elementu propagandy na rzecz Agryp-
py jest zatem zbyt uproszczone. Autor ten starał się ukazać króla jako 
pobożnego i oddanego sprawom swych poddanych, w tym jako tego, 
który starał się odwieść od rebelii przeciw Rzymowi, mając nieskry-
wany interes osobisty. Również podkreślanie troski o naród wynikało 
z dążenia do ukazania dynastii herodiańskiej jako zawsze zabiegającej 
o dobro poddanych.

Jednak ten przychylny obraz Agryppy nie był przeznaczony dla od-
biorców żydowskich, którzy zapewne mieli trafne rozeznanie jego roli 
w czasie powstania. Rzesze jeńców żydowskich przekazywały w dia-
sporze własną, nieprzychylną dla króla wersję wydarzeń. Władca ten 
miał być przykładem pobożnego Żyda, który doceniał i bronił władzy 
rzymskiej, podczas gdy powstańcy występowali nie tylko przeciw Bogu, 
ale i przeciw Rzymianom. Odbiorcom znad Tybru, bo z myślą o nich po-
wstał w dziele Józefa taki, a nie inny obraz żydowskiego monarchy, tego 
typu przekaz udowadniał wzajemne korzyści z koegzystencji i kooperacji 
pomiędzy Żydami i władzą rzymską. Obraz członków dynastii hero-
diańskiej, jako reprezentujących interesy Rzymu, odpowiada przesłaniu 
narracji o tym rodzie w Wojnie oraz do pewnego stopnia w Starożytno-
ściach (szczególnie w przypadku Heroda i Agryppy I). W konsekwencji, 
Agryppy nie należało oskarżać o kryzys w Judei. Uwolnienie króla od 
wszelkich zarzutów było szczególnie ważne w kontekście przyszłych pla-
nów organizacji zarządu Judeą74. Dynastia herodiańska mogła wydawać 
się Józefowi w czasie pisania Wojny jedyną realną opcją zdolną zapew-
nić choćby minimalny udział elementu żydowskiego w zarządzie jego 

73 Dio Cass., 65.15.4; Photii bibliotheca, t. 1–2, red. I. Bekker, Berolini 1824–1825, 33; 
N. Kokkinos, The Herodian, s. 329. W. den Hollander, op. cit., s. 268. A.H.M. Jones, op. cit., 
s. 219, postrzega Agryppę bardziej jako przedstawiciela rzymskiej arystokracji aniżeli ży-
dowskiego króla.

74 J. Wilker, Josephus, s. 286–288.



 JÓZEF FLAWIUSZ WOBEC AGRYPPY II 383

DOI:10.17951/rh.2025.59.363-392

ojczyzną, tak powołując się na zasługi przodków (szczególnie Agryppy 
I), jak i szczególnie ze względu na niedawną lojalność w krytycznym 
czasie powstania żydowskiego. Te szanse stawały się tym bardziej realne, 
że wychodziła im na przeciw polityka Wespazjana, który wprowadził do 
senatu ludzi ze Wschodu. Agryppa był obywatelem rzymskim w piątym 
pokoleniu i jego promocja do senatu rozpoczęła się wraz z nadaniem 
mu rangi pretora75. Pozycję króla wzmacniał też związek jego siostry 
z Tytusem76.

Nie należy także pomijać osobistych motywów stojących za po-
zytywnym obrazem Agryppy. Stosunek żydowskiego literata do tego 
monarchy można po części próbować wyjaśniać odległym wprawdzie 
pokrewieństwem, ponieważ obaj wywodzili się w dalszym stopniu od 
hasmonejskiego rodu. Także wzajemna znajomość i kontakty (żydowski 
autor podarował bowiem królowi jeden z egzemplarzy Wojny żydowskiej) 
miały niebagatelny wpływ na opinie zawarte w dziełach Józefa77. Wresz-
cie, nie można zupełne pominąć tak prozaicznego faktu, że Józef posiadał 
majątek ziemski na terenie Judei78. Troska o niego mogła do pewnego 
stopnia wpływać na prezentację dokonań króla Agryppy, który mógł 
wspomagać go w pierwszych latach po zakończeniu wojny.

Widomą oznaką klęski tych założeń i wyczerpania się kredytu, któ-
rym został obdarzony Agryppa było znacznie bardziej surowe nastawie-
nie do Agryppy i jego siostry w Starożytnościach, których ostatnie księgi 
powstawały od końca lat 80-tych 79. W tej późniejszej pracy pojawiają 
się wzmianki o zakazanych relacjach łączących rodzeństwo, ujawniane 
są konfl ikty z elitą kapłańską oraz pojawia się ważny wątek wspierania 
fi nansowego mieszkańców Berytu kosztem Żydów. Przyczyną zmiany 
nastawienia Józefa mogła być słaba pozycja króla na dworze cesarskim, 
jego podeszły wiek, wreszcie brak perspektyw kontynuacji dynastii80. 

75 Dio Cass., 66.15.4. W. Eck, Emperor, Senate and Magistracies, w: The Cambridge Ancient 
History, t. 11, The High Empire, A.D. 70–192, red. A.K. Bowman, P. Garnsey, D. Rathbone, 
Cambridge 2000, s. 214–237, szczeg. 218–219.

76 M. Goodman, The Shaping, s. 91–92; C. Saulnier, op. cit., s. 221 przyjmuje, że narracja 
o aktywności Agryppy i jego przemowa powstały w czasie, kiedy ten wraz ze swoją siostrą 
przebywał w Rzymie.

77 Joseph. Vita 362 Josephus, Vol. I. The Life. Against Apion, wyd., tłum. H.S.J. Thackeray, 
Cambridge–London 1926 [dalej: Joseph. Ap.] 1.51.

78 Vide: Joseph, Vita, 422.
79 J. Wilker, Josephus, s. 288.
80 S. Schwartz , op. cit., s. 131–138, cf. s. 151–160, wysunął teorię, że Józef zmieniał stosu-

nek w odniesieniu do tego władcy: pod koniec lat siedemdziesiątych i na początku osiem-
dziesiątych Agryppa był zainteresowany utrzymaniem lub odzyskaniem swej ważnej 
pozycji w społeczeństwie żydowskim. Po jego śmierci Józef nie czuł się skrępowany, by 



384 WOJCIECH BEJDA

DOI:10.17951/rh.2025.59.363-392

Wskazuje się też na zyskujące z biegiem czasu w dziełach Józefa przy-
wiązanie do żydowskiej tradycji religijnej, które stanowiło punkt wyjścia 
do oceniania postaci, szczególnie od drugiej połowy Starożytności81.

Agryppa w Wojnie to postać drugoplanowa. Informacje dotyczące 
tego władcy obejmują jedynie w 1/3 drugiej księgi, przy czym bardzo 
rzadko jest on wzmiankowany w księdze trzeciej i czwartej82. Jego koleje 
życia nie stanowią obiektu zainteresowania Józefa, a jedynie odgrywa 
on rolę w kontekście wybuchu powstania. Józef nie tyle gloryfi kuje posta-
wę Agryppy, ile ukrywa jego opowiedzenie się po stronie Rzymu i udział 
w tłumieniu powstania. Czyni on to w nadziei, że król w przyszłości 
okaże się potrzebny przy odbudowie Jerozolimy i świątyni. Ponadto nie 
bez znaczenia był fakt, że Józef znał osobiście króla i obserwował jego 
działania jako jego przeciwnik od początku powstania. Niewątpliwie 
Józef uzyskując namiestnictwo Galilei był osobą zaufaną przywódców 
początkowej fazy powstania. Józef nie ukrywa, że nawet atakował po-
siadłości króla, o czym ten musiał wiedzieć83. Poznali się osobiście może 
dopiero po upadku Jotapaty, kiedy Józef był w niewoli u Wespazjana. 
Tam zapewne nic nie łączyło wiernego stronnika rzymskiego dowódcy 
i jeńca, którego czekał niechlubny koniec podczas triumfu w Rzymie. Re-
alizacja proroctwa Józefa musiała wywołać niemałe zdziwienie Agryppy, 
choć i ona jednak nie musiała mieć wpływu na wzajemne relacje. Dopiero 
wyzwolenie Józefa i zauważalna pozycja w kręgu Wespazjana i Tytusa 
mogła skłonić Agryppę do przychylniejszego spojrzenia na niedawnego 
wroga. Powierzenie roli propagandzisty cesarskiego otworzyło drogę Jó-
zefowi do może wymuszonych łask króla. O częstotliwości i charakterze 
ich relacji niewiele wiadomo, a tym bardziej o wzajemnych uczuciach. 
Nie były one zapewne najgorsze jak w przypadku Józefa i Jana z Gischali, 
których drogi rozeszły się i poprowadziły ich od współpracy i życzliwości 

wyrażać swe negatywne przekonania wobec tego władcy. Wojna napisana została „with 
the monarchs’ interests in mind”, s. 213.

81 Vide: Flavius Josephus. Translation and Commentary, s. 99 n; D.R. Schwartz , Josephus on 
Albinus: the Eve of Catastrophe in Changing Retrospect, w: The Jewish Revolt against Rome, red. 
M. Popović, Leiden 2011, s. 302.

82 Jest znamienne, że wzmianki w dalszych księgach, bardzo rzadkie, nie mają związku 
z toczącą się wojną vide: Joseph. BJ., 5.36, 152; 7.97.

83 Joseph., Vita 65–66. J. Wilker, Für, s. 414–418. Być może Józef starał się nawiązać kon-
takty z królem wobec słabnących perspektyw powstania, kiedy to dążył do oddania baga-
ży zrabowanych przez jego ludzi żonie Ptolemeusza, rządcy królewskiego, cf. Joseph., Vita 
126–128; vide: A. Baerwald, op. cit., s. 43–44.



 JÓZEF FLAWIUSZ WOBEC AGRYPPY II 385

DOI:10.17951/rh.2025.59.363-392

ku wzajemnej zawiści i wrogości84. Trudno zatem uznać obraz postaci 
Agryppy za przykład szczególnego przejawu życzliwości85.

VITA

Na tym tle może zaskakiwać zupełnie pozytywny obraz Agryppy 
w Autobiografi i, która została napisana w podobnym czasie, co ostatnia 
księga Starożytności żydowskich, tak krytyczna wobec tego władcy. Co wię-
cej, przypuszczalnie Autobiografi a stanowiła apendyks dla Starożytności, 
więc czytelnik od razu przechodził od jednego dzieła do drugiego86. Wy-
daje się, że w Autobiografi i Agryppa odgrywa rolę odpowiednika Józefa. 
Postać króla służy legitymizowaniu dzieła Józefa: obaj przejmują się lo-
sem ludu i starają się go ocalić przed okrucieństwami wojny, podobnie też 
starają się uchronić świątynię przez zbezczeszczeniem87. Warto zauważyć, 
że wrogami Józefa i króla Agryppy są te same osoby, a szczególnie Justus 
z Tyberiady oraz Jan z Gischali88. Pomimo wrogich działań przeciwko 
sobie Agryppa zdobył się na wspaniałomyślny gest przebaczenia Justu-
sowi. Tenże jednak okazał się później niewdzięcznikiem, bowiem zawiódł 
w jakiś sposób zaufanie króla i ten zdjął go z powierzonego mu stanowi-
ska89. Pozytywna prezentacja króla w tym kontekście służy apologetyce 

84 Vide: W. Bejda, Rhetorical and Strategic Meaning of „Envy” (φθόνος) in Josephus. Ex-
amples of Korah and John of Gischala, „Philologia Classica” 2024, 19, 1, s. 19–36.

85 W. den Hollander, op. cit., s. 267 uważa, że król był „an active participant in its pro-
duction (chodzi o Wojnę żydowską – W.B.)”. To stwierdzenie pozostaje w zgodzie z tenden-
cją tego badacza do przeceniania roli Agryppy w Rzymie jako patrona tamtejszej społecz-
ności żydowskiej, vide: s. 269–270.

86 Joseph. AJ., 20.267; D.A. Barish, op. cit., s. 65–71; S. Mason, An Essay in Character: The 
Aim and Audience of Josephus’s Vita, w: Internationales Josephus-Kolloquium Münster 1997. Vor-
träge aus dem Institutum Judaicum Delitz schianum, wyd. F. Siegert, J.U. Kalms, Münster 1998, 
s. 45–48, 53, 68, 73–75.

87 Poglądy Józefa na powstanie są takie same jak analizowana już mowa Agryppy 
w wojnie, vide: Joseph., Vita 19–19, idem, BJ., 2.345–347.

88 Justus: Joseph., Vita, 39–41, cf. 390; Jan z Gischali: ibidem, 74. Według S. Masona (Fla-
vius Josephus. Life of Josephus, s. 42, przyp. 217) Justus nie porzucił wierności Agryppie i po-
zostawał członkiem jego dworu, cf. ibidem, s. 42–42, przyp. 219; s. 137, przyp. 1371; s. 138, 
przyp. 1384, s. 140, przyp. 1400. Jednakże w czasie, kiedy Józef pisał Autobiografi ę, król już 
nie żył.

89 Joseph., Vita , cf. 410, vide: Flavius Josephus. Life of Josephus, s. 141, przyp. 1405. Jó-
zef nie był tutaj w stanie przytoczyć żadnego konkretnego zarzutu przeciw Justusowi, 
a sam pasaż poświęcony relacjom pomiędzy nim i Agryppą ma przesadny charakter, vide: 
E. Schürer, op. cit., s. 35; Flavius Josephus. Life of Josephus, s. 144–145, przyp. 1456, 1463. Dalej 



386 WOJCIECH BEJDA

DOI:10.17951/rh.2025.59.363-392

aktywności Józefa w czasie powstania jako autora, który opisuje wydarze-
nia z perspektywy osoby kompetentnej: jako dowódca i świadek90. Jeśli 
bowiem jego przeciwnik (Justus) okazał swemu dobroczyńcy (Agryppie) 
niewdzięczność, to i jego zarzuty wobec Józefa są zapewne nieuczciwe, 
jak to wynika z niegodziwego charakteru samego oskarżyciela. Gdyby 
król nie miał jakichkolwiek relacji z adwersarzami Józefa, to zapewne 
nie byłby wspomniany. Na szczególną rolę tego władcy w Autobiografi i 
Józefa wskazuje przytoczenie listów do niego91. W korespondencji nacisk 
położony został na uwiarygodnienie Wojny i w konsekwencji samego jej 
autora. Dlatego też osoba Agryppy musiała zostać ukazana jako ciesząca 
się nieposzlakowaną opinią oraz autorytetem. Również o zależności Józe-
fa od monarchy świadczy fakt, że jednemu z synów nadał imię Agryppa92.

W tym dziele także król odgrywa rolę soteriologiczną, bowiem ratuje 
przed śmiercią wiele dziesiątek tysięcy Żydów z kobietami i dziećmi z rąk 
zdradliwego zarządcy Warusa, którego w porę zdjął z urzędu93. Później 
przebaczył dwóm znaczącym urzędnikom, którzy zbiegli od niego do 
powstańców94. Starał się też zapobiegać dążeniom buntowniczym ze stro-
ny mieszkańców Gamali95. Józef natomiast z narażeniem życia próbował 
apelować do powstańców w Jerozolimie, aby ci poddali się Rzymianom. 
W ten sposób cierpień uniknęłaby ludność cywilna, a sama świątynia nie 
zostałaby zniszczona. Józef wstawiał się za jeńcami, których znał, a Tytus 
darował im życie i wolność96.

Przeciwko Agryppie podnoszone były fałszywe oskarżenia, według 
których był on wrogiem Tyru i Rzymian. Towarzyszący mu Wespazjan 
odrzucił je jako znieważające go, ponieważ był królem oraz, co może 
nawet ważniejsze, „przyjacielem Rzymian”97. Wątek fałszywych oskar-

jednak (Joseph., Vita, 410) Justus oskarżany był przez mieszkańców Dekapolis o spalenie 
ich wsi, vide: Flavius Josephus. Life of Josephus, s. 163, przyp. 1685.

90 P. Bilde, op. cit., s. 112, J.H. Neyrey, Josephus’ Vita and the Encomium: a Native Model 
of Personality, „Journal for the Study of Judaism” 1994, 25, 2, s. 205; Flavius Josephus. Life of 
Josephus, s. XXXV–XXXVI, XXXIX–XLI.

91 Joseph., Vita, 365–367. S. Mason (Flavius Josephus. Life of Josephus, s. 150, przyp. 1501) 
powątpiewa, czy oba listy są autentyczne.

92 Joseph., Vita 5; vide: Flavius Josephus. Life of Josephus, s. 10, przyp. 39.
93 Joseph., Vita, 61. O Warusie vide: Flavius Josephus. Life of Josephus, s. 53, przyp. 303.
94 Joseph., Vita, 154, vide: 112.
95 Joseph., Vita, 184. Jak zauważa S. Mason (Flavius Josephus. Life of Josephus, s. 94, przyp. 

798), król nie orientował się, że te działania były spóźnione. Potwierdza to przekaz w: Jo-
seph., Vita, 60, 177–178.

96 Joseph., BJ., 5.114, 361–420, 541, 546; 6.96–113, 124–129, 365; idem, Vita, 418–419.
97 Joseph., Vita, 407. Również mieszkańcy Cezarei liczyli na to, że Rzymianie skażą 

na śmierć Agryppę na podstawie oskarżeń Żydów (ibidem, 52). Nieco dalej jednak tymi, 



 JÓZEF FLAWIUSZ WOBEC AGRYPPY II 387

DOI:10.17951/rh.2025.59.363-392

żeń pojawia się zapewne nie bez związku z podobnymi zarzutami, które 
stawiane były Józefowi. Pomawiali go ci Żydzi, którzy zazdrościli mu 
powodzenia, jednak Wespazjan i jego synowie wielokrotnie nie dawali 
im wiary. Józef wspomina, że także Katullus, rzymski zarządca Cyre-
najki, starał się nieskutecznie oskarżyć przed Wespazjanem, ponieważ 
był zamożny98.

Autobiografi a nie tyle służy ukazaniu działań Agryppy jako władcy 
stojącego po stronie Rzymian i troskającego się o obywateli oraz skłonne-
go do przebaczenia wystąpień przeciwko niemu, ile podporządkowana 
jest własnej autoprezentacji postaci autora, co jest zupełnie zgodne z cha-
rakterem dzieła. Uświadomienie sobie tej zależności pomiędzy obrazem 
Agryppy i Józefa pozwala na stwierdzenie, że obraz władcy jest właściwie 
odbiciem dobroczynnej działalności tego ostatniego. Z tego też powodu 
Autobiografi i nie należy traktować jako prezentacji stosunku Józefa do 
Agryppy, gdyż ten obecny jest w ostatniej księdze Starożytności, które 
są mu nieprzychylne. Józef prezentując swoje negatywne nastawienie 
do Agryppy, pozbawiałby się dogodnego sposobu korzystnego ukazania 
własnej postaci99. Nie chciał zapewne również podważyć swej narracji 
z Wojny, która ukazała króla pozytywnie.

ZAKOŃCZENIE

Agryppa II zasługuje na słowa uznania w kontekście jego zdolności 
do utrzymania się u władzy pomimo zmieniających się cesarzy i katastro-
falnego powstania żydowskiego. Zdołał on bowiem ostać się na tronie za 
Klaudiusza, Nerona, Othona, Witeliusza, Wespazjana, Tytusa, Domicjana 
(i może Nerwy oraz Trajana), kiedy to zmarł. Pozostawał zatem u władzy 
przez prawie pół wieku, sprawując rządy nad etnicznie i geografi cznie 
niejednolitym państwem100. Te jednak zdolności najwyraźniej nie były 
dla Józefa najważniejsze w kontekście oceny tego władcy. W księdze 
osiemnastej Starożytności żydowskich zamieścił bowiem stwierdzenie, któ-
re odnosi się do całej dynastii: „Na nic się nie zda liczne potomstwo 
i wszelka ludzka potęga, jeśli się nie żyje w bojaźni Bożej. W okresie 

którzy nastawali na życie króla, byli Warus i Syryjczycy mieszkający w Cezarei (ibidem, 59).
98 Joseph., Vita, 424–425, 429; idem, BJ., 7.448–450.
99 S. Mason (Flavius Josephus. Life of Josephus, s. 150, przyp. 1507) stwierdza, że Józef 

przyjmował rolę obrońcy dobrego imienia króla Agryppyu przeciw zniesławieniom wypi-
sywanym przez Justusa.

100 N. Kokkinos, The Herodian, s. 339.



388 WOJCIECH BEJDA

DOI:10.17951/rh.2025.59.363-392

bowiem niepełna stu lat wyginęli, choć było ich wielu, prawie wszyscy 
potomkowie Heroda”101.

To spostrzeżenie, ważkie również w kontekście oceny Agryppy, dało 
Józefowi potwierdzenie słuszności przekonania, że władza tej dynastii 
zdobyta bezprawnie i nieakceptowana przez naród nie mogła być dłu-
gotrwała. Sprawcą kresu jej panowania nad Żydami był Bóg, bowiem, 
jak wynika z powyższego cytatu, ród Heroda cechował się bez wyjątku 
(nawet do pewnego stopnia w przypadku Agryppy I) bezbożnością.

Józef ukazywał Agryppę w zależności od tendencji dominujących 
w danym dziele oraz w odniesieniu do osobistych, jak też politycznych 
uwarunkowań. Postać ostatniego króla skupia jakby w soczewce te ten-
dencje, które dostrzec można w dziełach Józefa. W Wojnie dominuje 
nadzieja na odbudowę świątyni jerozolimskiej i pokojową koegzystencję 
palestyńskich Żydów z władzą rzymską. Starożytności są z kolei dowo-
dem na pozbycie się przez Józefa złudzeń obecnych we wcześniejszym 
dziele. Wreszcie Autobiografi a jest formą apologii skoncentrowaną na 
wychwalaniu własnych zalet, gdzie obraz jest czarno-biały: są tylko 
jednostki podłe atakujące te niewinne. Postać Agryppy wpisuje się do-
brze w powyższe założenia.

W Wojnie, pomimo nieudolności króla w postępowaniu z ludnością 
żydowską łączącą się z obroną własnego stanu posiadania, przedkła-
daniu relacji z władzą rzymską nad te z współwyznawcami, dostrzec 
można rodzaj kredytu zaufania, którym obdarzył go Józef, ponieważ 
wierzył, że król odegra rolę w odbudowie świątyni i będzie pełnił rolę 
patrona Żydów. Kiedy jednak te nadzieje okazały się płonne, ocena 
władcy mogła być tylko bardziej surowa, bez pomijania słabości i nie-
poradności króla. Narracja ukazująca Agryppę jest dowodem na rozcza-
rowanie autora władzą świecką, która nie zważała na dobro poddanych, 
szczególnie żydowskich.

Był to także jedyny żydowski monarcha, którego Józef znał oso-
biście, a mimo to nie poświęca mu zwartej narracji, co zawsze czynił 
bez wyjątku w odniesieniu do postaci patriarchów i królów. Józef nie 
pozostawia także podsumowania jego rządów. Świadczy to drugorzęd-
nym znaczeniu Agryppy, co może jest wyrazem przekonania, że jest 
to postać nieznacząca w dziejach narodu żydowskiego. Przynajmniej 
z perspektywy Józefa Falwiusza.

101 Joseph., AJ., 18.127 [tłum. Radożycki], s. 847.



 JÓZEF FLAWIUSZ WOBEC AGRYPPY II 389

DOI:10.17951/rh.2025.59.363-392

REFERENCES (BIBLIOGRAFIA)

Printed sources (Źródła drukowane)
C. Suetoni Tranquilli Opera. Vol. 1: De vita Caesarum libri VIII, red. M. Ihm, Stutt gart 1967.
Cornelii Taciti Annalium ab excess divi Augusti libri, wyd. C.D. Fisher, Oxford 1906.
Cornelii Taciti Historiarum libri, wyd. C.D. Fisher, Oxford 1962.
D. Junii Juvenalis Saturae sedecim, red. J. Willis, Stutt gart 1997.
Dionis Cassii Cocceiani historia romana, t. 1–3, red. L. Dindorf, J. Melber, Lipsiae 1890, 1894, 

1928.
Flavius Josephus. De Bello Judaico. Der Jüdische Krieg. Griechisch und Deutsch, t. 1, wyd. O. Mi-

chel, O. Bauernfeind, München 1959.
Flavius Josephus. De Bello Judaico. Der Jüdische Krieg. Griechisch und Deutsch, t. 3, wyd. O. Mi-

chel, O. Bauernfeind, München 1969.
Flavius Josephus. Life of Josephus, Translation and Commentary, wyd. S. Mason, Leiden 2003.
Flavius Josephus. Translation and Commentary, Volume 1B: Judean War 2, wyd. S. Mason, 

Leiden 2008.
Josephus, Vol. I. The Life. Against Apion, wyd., tłum. H.S.J. Thackeray, Cambridge–London 

1926.
Josephus, Vol. II–III. The Jewish War, Books I–III, IV–VII, wyd., tłum. H.S.J. Thackeray, Cam-

bridge–London 1927–1928.
Josephus, Vol. VIII. The Jewish Antiquities. Books XV–XVII with an English Translation,wyd., 

tłum. R. Marcus, A. Wikgren, Cambridge–London 1963.
Josephus, Vol. IX–X. The Jewish Antiquities. Books XVIII–XIX, XX with an English Translation, 

wyd., tłum. L.H. Feldman, Cambridge– London 1965.
Józef Flawiusz, Dawne dzieje Izraela „Antiquitates Judaicae”, tłum. Z. Kubiak, J. Radożycki, 

Poznań 1962.
New Edition of the Babylonian Talmud: Tract Pesachim, t. 5, Pesachim (Passover), red. M.L Rod-

kinson, I.M. Wise, G. Taubenhaus, New York 1918.
Photii bibliotheca, t. 1–2, red. I. Bekker, Berolini 1824–1825.
Pismo święte Starego i Nowego Testamentu w przekładzie z języków oryginalnych, red. A. Jan-

kowski, L. Stachowiak, K. Romaniuk, Poznań 1996.
Plutarch’s Moralia in Fourteen Volumes. Vol. X 771E-854D, wyd. H.N. Fowler, London, Cam-

brdge 1936.
Thucydidis Historiae, Editio maior, t. 1–2, wyd. C. Hude, Lipsiae 1913.

Studies (Opracowania)
Atkinson K., A History of the Hasmonean State. Josephus and Beyond, London 2016.
Awianowicz B., Wizerunek Żydów i judaizmu w satyrach Juwenalisa, w: Z antycznego świata. 

Religio, cultus, homines. Studia, red. W. Appel, P. Wojciechowski, Toruń 2000.
Baerwald A., Flavius Josephus in Galiläa, sein Verhältniss zu den Parteien insbesondere zu Justus 

von Tiberias und König Agrippa II, Breslau 1877.
Barish D.A., The ‘Autobiography’ of Josephus and the Hypothesis of a Second Edition of His ‘Antiq-

uities’, „The Harvard Theological Review” 1978, 71, 1/2.
Bauer W., A Greek-English Lexicon of the New Testament and Other Early Christian Literature, 

Chicago 1963.
Bejda W., Epafrodyt i Józef Flawiusz. Rzecz o prywatnym mecenacie czasów trudnych, „Studia 

Judaica” 2008, 11.



390 WOJCIECH BEJDA

DOI:10.17951/rh.2025.59.363-392

Bejda W., Rhetorical and Strategic Meaning of “Envy” (φθόνος) in Josephus. Examples of Korah 
and John of Gischala, „Philologia Classica” 2024, 19, 1.

Bilde P., Flavius Josephus between Jerusalem and Rome. His Life, his Works, and their Importance, 
Sheffi  eld 1988.

Bloom J.J., The Jewish Revolts Against Rome, A.D. 66–135: A Military Analysis, Jeff erson 2010.
Chilton B., The Herods: Murder, Poltics, and the Art of Succesion, Minneapolis 2021.
Ciecieląg J., Polityczne dziedzictwo Heroda Wielkiego w epoce rzymsko-herodiańskiej, Kraków 

2002.
Den Hollander W., Josephus, the Emperors, and the City of Rome: From Hostage to Historian, 

Leiden–Boston 2014.
Eck E., Emperor, Senate and Magistracies, w: The Cambridge Ancient History, t. 11, The High 

Empire, A.D. 70–192, red. A.K. Bowman, P. Garnsey, D. Rathbone, Cambridge 2000.
Feldman L.H., Flavius Josephus Revisited: The Man, His Writings, and His Signifi cance, w: 

Aufstieg und Niedergang der römischen Welt: Geschichte und Kultur Roms im Spiegel der 
neueren Forschung, t. 21, cz. 2, red. H. Temporini, W. Haase, New York 1984.

Feldman L.H., Judaism and Hellenism Reconsidered, Leiden 2006.
Frankfort T., La date de l’Autobiographie de Flavius Josèphe et des oeuvres de Justus de Tibériade, 

„Revue belge de philologie et d’histoire” 1961, 39, 1.
Gabba E., L’impero romano nel discorso di Agrippa II (Ioseph., B.I., II, 345–401), „Rivista Storica 

dell’Antichita” 1976–1977, 6–7.
Goodman M., The Ruling Class of Judaea. The Origins of the Jewish Revolt against Rome A. D. 

66–70, Cambridge 1995.
Goodman M., The Shaping of Memory: Josephus on Agrippa II in Jerusalem, w: Jewish Educa-

tion from Antiquity to the Middle Ages. Studies in Honour of Philip S. Alexander, red. 
R. Smithuis, G.J. Brooke, Leiden 2017.

Hölscher G., Die Quellen des Josephus für die Zeit vom Exil bis zum jüdischen Kriege, Leipzig 
1904.

Ilan T., Josephus and Nicolaus on Women, w: Geschichte – Tradition – Refl exion. Festschrift für 
Martin Hengel zum 70. Geburtstag, t. 1, Judentum, red. P. Schäfer, Tübingen 1996.

Ilan T., Integrating Women into Second Temple History, Tübingen 1999.
Jacobson D.M., Agrippa II: the Last of the Herods, London–New York 2019.
Jones A.H.M., The Herods of Judaea, Oxford 1938.
Jones C.P., Towards a Chronology of Josephus, „Studia Classica Israelica” 2002, 21.
Kaden D.A., Flavius Josephus and the Gentes Devictae in Roman Imperial Discourse: Hybridity, 

Mimicry, and Irony in the Agrippa II Speech (Judean War 2.345–402), „Journal for the 
Study of Judaism” 2011, 42.

Kasher A., Jews and Hellenistic Cities in Eretz -Israel. Relations of the Jews in Eretz -Israel with the 
Helenistic Cities during the Second Temple Period (332BCE–70CE), Tübingen 1990.

Kokkinos N., The Herodian Dynasty. Origins, Role in Society and Eclipse, Sheffi  eld 1998.
Kokkinos N., Justus, Josephus, Agrippa II and his Coins, „Studia Classica Israelica” 2003, 22.
Krieger K.-S., Eine Überlegung zur Datierung der Vita, w: Internationales Josephus-Kolloquium 

Brüssel 1998, red. J.U. Kalms, F. Siegert, Münster 1999.
Kushnir-Stein A., The Coinage of Agrippa II, „Studia Classica Israelica” 2002, 21.
Labbé G., L’affi  rmation de la puissance romaine en Judée (63 a. C. – 136 p. C.), Paris 2012.
Laqueur R., Der jüdische Historiker Flavius Josephus; ein biographischer Versuch auf neuer quel-

lenkritischer Grundlage, Giessen 1920.
Lindner H., Die Geschichtsauff assung des Flavius Josephus im Bellum Judaicum. Gleichzeitig ein 

Beitrag zur Quellenfrage, Leiden 1972.



 JÓZEF FLAWIUSZ WOBEC AGRYPPY II 391

DOI:10.17951/rh.2025.59.363-392

Mason S., An Essay in Character: The Aim and Audience of Josephus’s Vita, w: Internationales 
Josephus-Kolloquium Münster 1997. Vorträge aus dem Institutum Judaicum Delitz schia-
num, wyd. F. Siegert, J.U. Kalms, Münster 1998.

Mason S., The Greeks and the Distant Past in Josephus’s Judaean War, w: Antiquity in Antiquity 
Jewish and Christian Pasts in the Greco-Roman World, wyd. G. Gardner, K.L. Osterloh, 
Tübingen 2008.

Mason S., Josephus, Judea, and Christian Origins: Methods and Categories, Peabody 2009.
Mason S., A History of the Jewish War A.D. 66–74, Cambridge 2016.
McLaren J.S. , Power and Politics in Palestine. The Jews and the Governing of Their Land, 100 

BC-AD 70, Sheffi  eld 1991.
Michel O., Die Rett ung Israels und die Rolle Roms nach den Reden im ‚Bellum Iudaicum’ Ana-

lysen und Perspektiven, w: Aufstieg und Niedergang der römischen Welt: Geschichte und 
Kultur Roms im Spiegel der neueren Forschung, t. 21, cz. 2, red. H. Temporini, W. Haase, 
New York 1984.

Neyrey J.H., Josephus’ Vita and the Encomium: a Native Model of Personality, „Journal for the 
Study of Judaism” 1994, 25, 2.

Perowne S., The Later Herods. The Political Background of the New Testament, New York 1958.
Price J.J., Jerusalem under Siege. The Collapse of the Jewish State 66–70 C.E., Leiden 1992.
Rajak T., Friends, Romans, Subjects: Agrippa II’s Speech in Josephus’ Jewish War, w: Images of 

Empire, red. L. Alexander, Sheffi  eld 1991.
Rajak T., Josephus: The Historian and His Society, London 2002.
Roduit A., Le discours d’Agrippa II dans la Guerre juive de Flavius Josèphe, „Revue des études 

juives” 2003, 162.
Rocca S., A Meaningful Statement: King Agrippa II Address to the Jews on the Eve of the War, 

„Mediterraneo antico. Economie, società, culture” 2015, 18.
Rocca S., From Human Freedom to Divine Intervention. Agrippa II’s Address on the Eve of the Jew-

ish War, w: The Future of Rome Roman, Greek, Jewish and Christian Visions, red. J.J. Price, 
K. Berthelot, Cambridge 2020.

Saulnier C., Flavius Josèphe et la propagande fl avienne, „Revue biblique” 1991, 98, 2.
Schürer E., The History of the Jewish People in the Age of Jesus Christ (175 B. C. – A. D. 135). 

A New English Version Revised and Edited, red. G. Vermes, F. Millar, M. Black, Edin-
burgh 1973.

Schwartz  D.R., KATA TOYTON TON KAIPON: Josephus‘ Source on Agrippa II, „The Jewish 
Quarterly Review“ 1982, 72.

Schwartz  D.R., Studies in the Jewish Background of Christianity, Tübingen 1992.
Schwartz  D.R., Josephus on Albinus: the Eve of Catastrophe in Changing Retrospect, w: The Jew-

ish Revolt against Rome, red. M. Popović, Leiden 2011.
Schwartz  S., Josephus and Judaean Politics, Leiden 1990.
Smallwood E.M., The Alleged Jewish Tendencies of Poppaea Sabina, „Journal of Theological 

Studies” 1959, 10, 2.
Smallwood E.M., High Priests and Politics in Roman Palestine, „Journal of Theological Stud-

ies” 1962, 13.
Smallwood E.M., The Jews under Roman Rule. From Pompey to Diocletian, Leiden 1976.
Thackeray H.S.J., Josephus: The Man and the Historian, New York 1929.
VanderKam J.C., From Joshua to Caiaphas. High Priests after the Exile, Minneapolis–Assen 

2004.
Wacholder B.Z., The Calendar of Sabbatical Cycles: During the Second Temple and the Early Rab-

binic Period, „Hebrew Union College Annual” 1973, 44.



392 WOJCIECH BEJDA

DOI:10.17951/rh.2025.59.363-392

Wilker J., Für Rom und Jerusalem. Die herodianische Dynastie im 1. Jahrhundert n. Chr., Frank-
furt am Main 2007.

Wilker J., Josephus, the Herodians, and the Jewish War, w: The Jewish Revolt against Rome, red. 
M. Popović, Leiden 2011.

Williams M.H., „Θεοσεβὴς γὰϱ ἠ̑ν” – The Jewish Tendencies of Poppaea Sabina, „Journal of 
Theological Studies” 1988, 39, 1.

Wilson J.F., Caesarea Philippi. Banias, the Lost City of Pan, New York 2004.

NOTA O AUTORZE

Wojciech Bejda – doktor historii. Pracuje na Uniwersytecie Pomorskim w Słupsku 
od 2013 r. Jest autorem publikacji na temat Józefa Flawiusza oraz popularnej recepcji 
kultury antycznej na przełomie XIX i XX w.

ABOUT THE AUTHOR

Wojciech Bejda – PhD. He has been working at the Pomeranian University in Słupsk 
since 2013. He is the author of publications on Josephus Flavius and the popular reception 
of ancient culture in the late 19th and early 20th centuries.




